
Cambio Vol. 15, n. 29: 53-65, 2025

Firenze University Press 
www.fupress.com/cambio

ISSN 2239-1118 (online) | DOI: 10.36253/cambio-17884 

Citation: Giamberardino, A. R. (2025). 
Elementi e connessioni teoriche per 
un abolizionismo dal Sud Globale, 
in «Cambio. Rivista sulle trasforma-
zioni sociali», Vol. 15, n. 29: 53-65. doi: 
10.36253/cambio-17884 

© 2025 Author(s). This is an open 
access, peer-reviewed article pub-
lished by Firenze University Press 
(https://www.fupress.com) and distrib-
uted, except where otherwise noted, 
under the terms of the CC BY 4.0 
License for content and CC0 1.0 Uni-
versal for metadata.

Data Availability Statement: All rel-
evant data are within the paper and its 
Supporting Information files.

Competing Interests: The Author(s) 
declare(s) no conflict of interest.

Monographic Section

Elementi e connessioni teoriche per un 
abolizionismo dal Sud Globale

André R. Giamberardino

Università Federale del Paranà (UFPR), Brasile
Email: andrergiam@gmail.com

Abstract. This article explores theoretical elements and connections for an aboli-
tionism rooted in the Global South, specifically Brazil. It posits that penal abolition-
ism has historically suffered from theoretical dependence on European and Scandi-
navian models, creating a disconnect from the region’s unique social and historical 
contexts. The central hypothesis is that effective abolitionist models for conflict res-
olution in Brazil must directly confront the country’s deep-seated legacy of slavery, 
colonialism, structural racism, and state violence. The paper distinguishes between 
transitional and restorative justice, highlighting their limitations in adequately 
addressing profound structural issues. It proposes “transformative justice” as a more 
fitting framework, defining it as a community-based approach aimed at fostering 
broader social, political, and economic change by transforming relationships, prac-
tices, and systems of oppression, rather than solely focusing on individual conflicts or 
restoring a previous state. Ultimately, it advocates for a locally driven, participatory 
transformative justice that dismantles punitive imaginaries and fosters new forms of 
solidarity to overcome historical traumas and prevent recurrent violence.

Keywords:	penal abolitionism, transformative justice, Brazilian criminal justice.

INTRODUZIONE

L’abolizionismo penale in America Latina e, in particolare, in Brasile, ha 
sofferto di una dipendenza teorica da ricerche e ipotesi elaborate in conte-
sti assai diversi, soprattutto in Europa continentale e in Scandinavia (Sozzo 
2023: 603-604). Tali generalizzazioni, applicate nella prassi, ne hanno spesso 
distanziato la comprensione dalla società civile, dai movimenti sociali e per-
fino dagli ambienti accademici più critici nei confronti della giustizia crimi-
nale, i quali risultavano generalmente orientati verso il minimalismo penale. 

Questo articolo si propone di analizzare concetti e categorie teoriche 
sviluppati nel contesto storico brasiliano e il loro impatto sul dibattito rela-
tivo all’abolizionismo penale e carcerario, sostenendo alla fine l’intreccio 
tra i concetti di abolizionismo penale e giustizia trasformativa. Partiamo 

http://www.fupress.com/cambio
https://doi.org/10.36253/cambio-17884
https://doi.org/10.36253/cambio-17884
https://www.fupress.com
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
https://creativecommons.org/publicdomain/zero/1.0/legalcode
mailto:andrergiam@gmail.com


54 André R. Giamberardino

dall’intuizione fondativa di C. Wright Mills, che definisce l’immaginazione sociologica come una forma di lucidi-
tà, ovvero la capacità di collegare storia e biografia e di comprendere ciò che accade a sé stessi e nel mondo in modo 
intrecciato e interconnesso (1959: 5-8). Anche se il concetto è attribuibile a un autore del Nord Globale, si rivela 
particolarmente pertinente in questo contesto. L’ipotesi di partenza è che i modelli abolizionisti di risoluzione dei 
conflitti debbano confrontarsi con le violenze che attraversano la stessa storia locale; nel caso del Brasile, tali violen-
ze comprendono la schiavitù, il colonialismo e le loro eredità.

	 Si parla di conflitto invece che di crimine o devianza tenendo conto della critica abolizionista a tali con-
cetti (Hulsman 1986) e considerando il conflitto come una situazione in cui qualcuno provoca danno a un altro 
indipendentemente dalla sua definizione legale. Per discutere modelli alternativi di risoluzione dei conflitti, questo 
articolo analizza diverse concezioni di giustizia e il dialogo che tali categorie possono aver instaurato tra loro. 

La giustizia di transizione, in primo luogo, si configura come un insieme di pratiche e politiche istituzionali e 
sociali tese ad affrontare e riparare le ingiustizie e i traumi del passato autoritario o repressivo, promuovendo la veri-
tà, la memoria e la riconciliazione al fine di favorire una transizione autentica verso la democrazia e la convivenza 
civile (Huyse 1996; Teitel 2003; Fornasarai 2013; Quinalha 2013).

La giustizia riparativa, invece, è stata generalmente definita in senso ampio come un insieme di principi norma-
tivi che si propone di rispondere alla domanda su come una società (ri)agisca di fronte a un conflitto (Roche 2003: 
58), rivedendo il significato di “crimine”, quello di “punire” e il ruolo che la vittima dovrebbe assumere nella risolu-
zione del conflitto. 

Essa si diffuse nei paesi occidentali fin dagli anni ’70, attraverso pratiche consolidate quali le Family Group 
Conferences (FGC) in Australia e Nuova Zelanda e i sentencing circles in Nord America (McCold 2001). Tuttavia, 
molte critiche sono state avanzate, evidenziando come l’introduzione di meccanismi di mediazione e di pratiche 
riparative non abbia neppure condotto alla problematizzazione del modello tradizionale di giustizia penale. La giu-
stizia riparativa si è pressoché rifiutata di evitare il percorso giudiziario penale classico. È stato inoltre facilmente 
verificato empiricamente come la capacità di adattamento della mediazione e di altre pratiche riparative si sia dimo-
strata molto elevata rispetto a diversi contesti legislativi e sociali (Vianello 2000: 131). Di conseguenza, la principa-
le differenza tra abolizionismo e giustizia riparativa risiede nel fatto che quest’ultima non persegue necessariamente 
un’alternativa al diritto penale. 

Questo articolo sostiene che la via per un abolizionismo “al Sud” risiede nell’orientarsi verso i percorsi della 
nozione di giustizia trasformativa come concezione compatibile con il pensiero abolizionista penale. In sintesi, in 
questo senso, la giustizia trasformativa «rappresenta un approccio basato sulla comunità per rispondere alla vio-
lenza o al danno interpersonale» e «si propone di promuovere un cambiamento sociale, politico ed economico più 
ampio» (McLeod 2019: 1630-1631). La giustizia trasformativa non mira alla modifica degli individui; si concentra, 
piuttosto, sul cambiamento delle relazioni, delle pratiche e dei sistemi di oppressione. Questo si differenzia dalla 
giustizia riparativa, che si focalizza su situazioni e conflitti specifici. 

Analogamente, Kim (2018: 227) sintetizza che «mentre il termine riparazione implica il desiderio di tornare 
a tali condizioni, la trasformazione richiede di andare oltre». La differenza risiede nel riconoscimento che le forme 
di violenza interpersonale si sviluppano all’interno del contesto di condizioni strutturali. In tale prospettiva, dall’e-
sperienza storica brasiliana emergono nuovi concetti, elementi e categorie teoriche per pensare una giustizia trasfor-
mativa. Nel perseguire tale obiettivo, l’articolo si organizza in tre sezioni.

La prima analizza la necessità di una “seconda abolizione” della schiavitù come processo di trasformazione 
politica e culturale, prendendo in considerazione il movimento abolizionista brasiliano contro la schiavitù e le sue 
implicazioni epistemologiche e storiche. Si riflette sul ruolo delle identità collettive nell’apprezzamento del valore di 
ogni vita umana e sulla rilevanza di un progetto di abolizione che viri verso una democratizzazione autentica della 
società civile, ovvero la democratizzazione intesa come un processo di trasformazione sociale guidato dall’idea di 
uguaglianza. Inoltre, si mira a comprendere come questi due tipi di abolizionismo, sebbene separati nel tempo da 
decenni, siano collegati tra loro.

La seconda sezione analizza il tema della giustizia di transizione in America Latina, considerando l’accumulo 
storico di traumi e violenze evidenziato nella sezione precedente e sottolineando le difficoltà e i limiti derivanti 



55Elementi e connessioni teoriche per un abolizionismo dal Sud Globale

dal passato dittatoriale e dai contesti di forte autoritarismo. Viene approfondita la crisi delle pratiche di giustizia 
di transizione e il bisogno di approcci trasformativi, che rispettino le testimonianze delle vittime e promuovano la 
memoria collettiva in uno spazio segnato dalla persistenza di violenze di Stato e disuguaglianze radicate. La critica 
alla prevalenza di una prospettiva strettamente punitiva nella giustizia transazionale risulta analoga alla critica mos-
sa alla fragilità della giustizia riparativa nel suo tentativo di superare il paradigma penale.

La terza sezione esplora la nascita di nuove categorie teoriche che si propongono come strumenti di resistenza 
e di innovazione sociale dal basso. Si discute l’importanza di una prospettiva radicata nelle pratiche comunitarie 
e nei saperi delle comunità quilombola, femministe e antirazziste, sottolineando come tali approcci possano con-
tribuire a una decostruzione della logica punitiva e a una ridefinizione delle relazioni di potere, promuovendo un 
processo di emancipazione e resistenza collettiva.

L’articolo, infine, sostiene nelle conclusioni che la costruzione di una giustizia trasformativa in Brasile presuppo-
ne l’attenzione ai conflitti quotidiani, poiché questi permettono di rivelare appieno l’eredità traumatica del passato.

LA NECESSITÀ DI UNA “SECONDA ABOLIZIONE” DELLA SCHIAVITÙ

Come può il movimento per l’abolizione della schiavitù in Brasile essere considerato ancora oggi inconclu-
dente? Quali relazioni esistono tra esso e la critica contemporanea al sistema di giustizia penale? Queste domande 
sono fondamentali per riflettere sul ruolo dell’abolizionismo penale in Paesi caratterizzati da ampie disuguaglianze 
sociali e violenza di Stato. Da tale riflessione, è possibile intraprendere percorsi epistemologici utili alla costruzione 
di categorie teoriche adeguate.

Inizialmente, Joaquim Nabuco (1883), uno dei leader del movimento abolizionista brasiliano del XIX secolo, 
concepì l’abolizione come un nuovo alfabeto politico. Nabuco anche sottolineò la necessità di “una seconda abolizio-
ne” dopo la soppressione formale della schiavitù1. Queste sono idee che delineano un percorso che va oltre il mero 
riformismo, sia in passato, in relazione all’ambizione delle proposte di abolizione della schiavitù, sia nel presente. 
Per Paulo Freire, l’alfabetizzazione non consiste nel ripetere le parole esatte, ma nel trovare le proprie parole per 
esprimere l’esperienza della vita e creare cultura (Freire 1970). Cambiare le parole non sarebbe quindi sufficiente, 
perché si ha bisogno di un alfabeto completamente nuovo per ripensare la politica e le relazioni sociali.

In questo contesto, negli Stati Uniti, Du Bois (1935) evidenziava la necessità di azioni positive e della creazione 
di una nuova democrazia che fosse in sintonia con il consolidamento politico e culturale dell’idea di diritti e di 
uguaglianza. L’abolizione doveva essere così concepita come un progetto positivo e un obiettivo collettivo, definito 
dallo stesso Du Bois come una «democrazia dell’abolizione».

Questa difesa di un passaggio dalla sola riforma a una profonda trasformazione delle relazioni politiche e socia-
li rappresenta una delle importanti lezioni che il movimento abolizionista contro la schiavitù, sia negli Stati Uniti 
sia in Brasile, ha trasmesso all’abolizionismo penale e carcerario contemporaneo.

L’abolizionismo penale (Hulsman, Celis 1997; Christie 1977; Mathiesen 1974) si presenta come un’istan-
za politica che deve affrontare l’atteggiamento carcerario della società come strategia per ridurre le disuguaglian-
ze sociali (Santorso 2016). McLeod (2015: 1159) propone, in questo senso, un concetto dell’abolizionismo penale 
come «insieme di principi e progetti positivi orientati verso la sostituzione di una costellazione di altri progetti 
normativi e sociali all’applicazione della legge penale». 

In altre parole, si tratta di riconoscere il danno causato dalle pratiche punitive e difendere la loro eliminazione 
e sostituzione con alternative fattibili di fronte a problemi che non sono individuali ma sociali, economici e politici. 

1 Una precisazione è doverosa: diversi autori (Azevedo 2001; Goés 2018) sconsigliano di associare il termine a Nabuco, in quanto 
leader bianco aderente alle teorie razziali di fine Ottocento e che, in diverse occasioni, pose il “sangue africano” come inferiore, soste-
nendo anche la necessità di imbiancare la popolazione brasiliana. Pensare a un leader del movimento abolizionista che abbracciasse 
teorie razziali può sembrare, di fatto, strano, ma rappresenta un indicativo delle ambiguità che hanno caratterizzato il passaggio dalla 
schiavitù al lavoro libero.



56 André R. Giamberardino

Oltre alla soppressione dell’istituzione carceraria, l’obiettivo dovrebbe essere costruire una società che non necessita 
di prigioni (Roberts 2019: 6). 

Affinché l’abolizionismo penale possa effettivamente promuovere una trasformazione sociale profonda, è 
imprescindibile la partecipazione attiva dei soggetti e delle comunità direttamente colpiti da fenomeni di violenza e 
ingiustizia. Nelle società segnate da un passato di schiavitù, ciò implica necessariamente un’analisi approfondita del 
ruolo del razzismo strutturale e del modo in cui esso ha plasmato le relazioni sociali e le pratiche punitive, elementi 
che devono costituire il nucleo del dibattito abolizionista.

Il razzismo nelle società di origine iberica, e in Brasile in particolare, si manifesta attraverso il meccanismo psi-
coanalitico della negazione (González 2020), anziché con l’esplicita segregazione tipica delle società anglosassoni e 
germaniche. In queste società, concetti come «meticciato», «assimilazione» e «democrazia razziale» mascherano 
la realtà di una profonda disuguaglianza razziale. Questa dinamica si riflette anche nell’evoluzione storica del siste-
ma carcerario. Negli Stati Uniti, inizialmente il carcere era destinato ai bianchi, con un cambiamento demografico 
successivo alla fine della schiavitù (Roberts 2019). In Brasile, al contrario, il carcere è stato fin dall’inizio intrinse-
camente legato al controllo degli schiavi, come dimostra l’uso delle prigioni per i fuggiaschi e la pratica di punizio-
ni corporali a pagamento da parte dei proprietari di schiavi (Salla 1999; Giamberardino 2024). 

La criminologia latino-americana non ha mai raggiunto in tale contesto una densità sociologica come quella 
del campo criminologico degli Stati Uniti. Fu di tipo prevalentemente clinico, con enfasi sui riferimenti evoluzio-
nistici, esplicitamente razzista e svolgendo un ruolo subordinato rispetto al sistema penale (Zaffaroni 1988; Sozzo 
2006; Garcia Mendez 1983). L’obiettivo dei primi criminologi sotto l’influenza della Scuola Positiva italiana era la 
costruzione “scientifica” dell’inferiorità biologica degli africani o dei mulatti rispetto alla superiorità degli immigra-
ti europei. 

A questi ultimi, il governo fornì incentivi per “imbianchire la popolazione”, proprio all’inizio del periodo di 
urbanizzazione e dell’inserimento del Brasile nel capitalismo industriale. Ciò fu realizzato attraverso politiche uffi-
ciali di incentivo all’immigrazione europea, con garanzie di impiego e porzioni di terra per la pratica della piccola 
agricoltura.

Teorie razziali venivano diffuse insieme al positivismo evoluzionistico di Auguste Comte, un’ideologia forte-
mente presente nelle forze militari che hanno comandato la proclamazione della Repubblica brasiliana nel 1889. 
Uno degli studi più significativi su questo periodo e su ciò che accadde alla popolazione nera liberata dalla schiavi-
tù è il lavoro di Florestan Fernandes (2008), pubblicato nel 1964. Analizzando i rapporti tra urbanizzazione, classi 
sociali ed europeizzazione della forza lavoro, Fernandes conclude che «la società brasiliana ha lasciato la popola-
zione nera al suo destino, ponendo sulle sue spalle la responsabilità di rieducarsi e trasformarsi per corrispondere 
ai nuovi standard e ideali dell’essere umano, portati dall’avvento del lavoro libero, dal regime repubblicano e dal 
capitalismo» (2008: 35-36).

La tesi di Fernandes è che la popolazione liberata fu privata delle condizioni psicosociale e delle forme socia-
li necessarie per l’integrazione nel nuovo ordine sociale, rimanendo in uno stato di anomia. L’interpretazione di 
Huggins (1985) del cambiamento da «schiavitù a vagabondaggio» segue una logica simile, identificando il «nuovo 
vagabondaggio» come oggetto delle pratiche di controllo sociale formale tra la fine del XIX e l’inizio del XX seco-
lo. Huggins basa le sue affermazioni sul caso dello Stato di Pernambuco e identifica uno spostamento morale con 
la mutazione della percezione sociale dei liberti oziosi. I liberti vengono definiti come problema nazionale e presto 
occupano i ranghi del neoistituito sistema penitenziario (Huggins 1985: 55).

Dagli anni ‘30 in poi, la questione centrale intorno alla costruzione dell’apparato statale di controllo penale 
brasiliano diventò la centralità storica della colorblindness, ovvero lo sviluppo dell’idea che il meticciato sarebbe in 
qualche modo positivo e così ci sarebbe una “democrazia razziale”. Questa ipotesi è legata all’amministrazione di 
Getúlio Vargas (1930-1945 e 1951-1954) e all’interpretazione prevalente dell’opera di Gilberto Freyre (1933), la 
quale fu fondamentale nella costruzione politica dell’idea di unità nazionale e del mito del Brasile come società 
tollerante. Più tardi, negli anni ‘70, la dittatura militare (1964-1985) ha persino escluso la voce “colore” dal censi-
mento nazionale (Flauzina, Freitas 2017: 55).



57Elementi e connessioni teoriche per un abolizionismo dal Sud Globale

L’ideologia della “democrazia razziale” in Brasile occulta sia la premessa della “superiorità bianca” (Azeve-
do 2001) che la profonda violenza subita dalle popolazioni indigene e dalle persone schiavizzate (González 2020; 
Nascimento 2019) e consentì di legittimare le politiche di sbiancamento della popolazione basate sulla credenza che 
solo attraverso l’omogeneizzazione razziale il Brasile avrebbe potuto raggiungere la modernità e la civiltà.

Considerata la persistenza di strutture sociali e politiche segnate dall’eredità schiavistica e dalle politiche di 
sbiancamento, una prospettiva critica dovrebbe analizzare il sistema carcerario e le politiche criminali alla luce di 
tale eredità. Tuttavia, negli ultimi decenni, ciò non è avvenuto, prevalendo una sorta di “abolizionismo bianco” che 
ha occultato il razzismo strutturale e istituzionale del sistema penale (Goés 2017, 2018). In risposta a questa man-
canza, una nuova letteratura neo-abolizionista sta emergendo, guidata da autrici nere e dal pensiero decoloniale che 
contribuiscono alla formulazione di nuove categorie teoriche e anche all’elaborazione di azioni pratiche (González 
2020; Alves 2017; Reis 2005; Borges 2019; Pires 2017).

UNA GIUSTIZIA DI TRANSIZIONE DA UNA PROSPETTIVA ABOLIZIONISTA

L’abolizionismo penale incontra difficoltà a consolidarsi a livello globale ma in America Latina esse affronta 
ulteriori ostacoli anche tra coloro che sono più critici nei confronti della giustizia criminale. Considerando il caso 
dell’Argentina, Anitua e Alvarez Nakagawa (2021) affermano che ci sono almeno due ragioni storiche fondamenta-
li: la necessità di affrontare il passato dittatoriale della violenza di Stato e il femminismo ancorato solidamente alla 
giustizia penale per combattere la violenza contro le donne.

Il carcere e le pratiche punitive sono infatti prodotti storici e la necessità di affrontare il passato dittatoriale 
della violenza di Stato e la richiesta di una giustizia di transizione che includesse la punizione dei leader autoritari 
hanno isolato gli abolizionisti dalle organizzazioni locali per i diritti umani. 

Garcia Mendez (1985: 565) sostenne che il contesto di autoritarismo politico nell’America Latina aveva reso 
praticamente impossibile sia l’adozione di un approccio abolizionista, sia qualsiasi forma di opposizione ad esso. A 
livello teorico, l’abolizionismo penale latino-americano mostrò una forte dipendenza da traduzioni di opere pro-
venienti dall’Olanda e dalla Scandinavia (Hulsman, Celis 1997; Christie 1977), mentre furono assenti iniziative 
della società civile e movimenti sociali orientati allo smantellamento del sistema penale.

La giustizia di transizione può essere concettualizzata come «la concezione di giustizia associata a periodi di 
cambiamento politico, caratterizzata da risposte legali per affrontare le malefatte dei regimi predecessori repressi-
vi» (Teitel 2003: 69) o come «le strategie che le élite successivi elaborano per affrontare le ingiustizie commesse 
dal precedente regime autoritario» (Huyse 1996: 187) oppure, in modo ancora più astratto, come «qualsiasi cosa 
che una società escogiti per affrontare un retaggio di conflitto e diffuse violazioni dei diritti umani» (Roht-Arriaza 
2006: 2). Si tratta di un tema complesso e che può essere affrontato da diversi versanti disciplinari (Fornasari 2013: 
1-2). L’obiettivo del suo paragone con l’immaginario abolizionista è quello di riflettere sui limiti del diritto penale 
nel risolvere i conflitti nelle relazioni umane e sociali, sia i grandi conflitti politici che quelli quotidiani.

Secondo Quinalha (2013), i suoi tradizionali assi di riferimento sono rappresentati da verità, memoria, ripara-
zione, giustizia e riforma delle istituzioni. Tuttavia, l’autore sostiene che il concetto di transizione deve essere adat-
tato al contesto latino-americano, nel quale l’idea di una giustizia fragile e momentanea viene percepita come un 
possibile ritorno all’autoritarismo. Tale situazione genererebbe una condizione di eccezione permanente, rendendo 
più appropriato considerare il concetto di Stato di diritto e il consolidamento delle istituzioni ad esso associate.

Vi è una citazione di paternità incerta, ma generalmente attribuita al drammaturgo Nelson Rodrigues, secondo 
la quale «in Brasile persino il passato è imprevedibile». Finora, infatti, il Brasile non è stato in grado di affrontare 
il suo passato e riconoscere la violenza e il trauma impressi nelle sue strutture sociali e culturali (Hamber 1998). È 
un paese in cui «la memoria collettiva è intesa come una lotta costante in cui le narrazioni specifiche del passato 
non si limitano a continuare, ma richiedono una riproduzione costante» (Schneider 2011b: 165).

Diversi episodi evidenziano controversie politiche sul significato del passato e segnalano questa questione laten-
te: la controversia quando, nel luglio 2021, alcuni studenti hanno dato fuoco alla statua di Borba-Gato a San Pao-



58 André R. Giamberardino

lo, un «esploratore pioniere» (Bandeirante) responsabile per l’espansione della colonia brasiliana e la morte e la 
riduzione in schiavitù di migliaia di persone schiavizzate e indigene (G1SP 2021); la legge di amnistia negoziata 
nel 1979 e considerata incompatibile con gli standard internazionali dalla Corte interamericana dei diritti umani 
(Schneider 2011a); il boicottaggio delle Commissioni verità istituite solo vent’anni dopo la fine del periodo militare 
(Schneider 2011b; 2013); l’elezione di Jair Bolsonaro che, come Presidente, ha stabilito la commemorazione ufficia-
le della data del colpo di stato militare del 1964 come “Rivoluzione” e nega che si siano verificate pratiche di tortu-
ra, sebbene esistano prove inconfutabili del contrario (Arns and Wright 1985); e così via.

L’assenza di un modello efficace di giustizia di transizione determina conseguenze negative a lungo termine per 
la società brasiliana. La formazione coloniale si configurò attraverso una violenza brutale nell’occupazione del ter-
ritorio, culminata nello sterminio delle popolazioni indigene e nell’istituzione della schiavitù come elemento strut-
turale (Ribeiro 1995; Prado Jr. 2011 [1942]). Le relazioni sociali gerarchizzate dal razzismo si concentrarono e si 
intersecano all’interno della società brasiliana, generando una sua costante reinvenzione attraverso forme sofisticate 
di dominazione violenta (Moura 2019 [1988]; Souza 2003). 

Quando si parla di giustizia di transizione in Brasile, si potrebbe andare oltre il recente periodo della dittatura 
militare per abbracciare l’intera formazione storica della società nazionale, segnata dalla schiavitù. Una tale lettura 
critica della nozione di giustizia transizionale consentirebbe di comprendere in modo più approfondito le persisten-
ti dinamiche di dominazione statale, nonché le disuguaglianze sociali e razziali che caratterizzano il paese.

La giustizia di transizione in America Latina si colloca all’interno di un secondo ciclo storico. Il primo ciclo fu 
rappresentato dalla fase postbellica, a partire dalla Prima guerra mondiale, che include i processi di Norimberga e 
la formazione iniziale del diritto internazionale dei diritti umani. Il secondo ciclo ebbe inizio nel 1989 e riguarda 
i governi democratici emergenti, evidenziando come «la tensione tra punizione e amnistia sia stata complicata dal 
riconoscimento dei dilemmi insiti nei periodi di turbolenza politica» (Teitel 2003: 76).

I limiti della giustizia di transizione sono paragonabili agli ostacoli politici che si oppongono alla giustizia ripa-
rativa. In questo contesto, la costruzione di una giustizia trasformativa rappresenta sia per la giustizia riparativa che 
per quella di transizione un modo per avanzare verso soluzioni non violente di pacificazione. L’abolizionismo pena-
le sostiene un rifiuto della pena come meccanismo legittimo di transizione, mentre le vittime di regimi oppressivi 
richiedono riconoscimento e una rottura simbolica con il passato (Blatz 2006: 63). Blatz conclude che la punizione 
tradizionale non dovrebbe costituire una componente della giustizia di transizione (2006: 73-74), ma piuttosto la sua 
antitesi. In tal senso, tentare di costruire la pace attraverso la forza e la violenza risulta semplicemente incoerente.

In questo contesto, una delle pratiche centrali della giustizia di transizione è stata la Commissione verità, con 
l’obiettivo di chiarire gli abusi del passato in modo pubblico e ufficiale (Hayner 2011: 11). I loro scopi non sono 
quelli di perseguire e punire, ma di garantire che i fatti siano chiariti e rimangano vivi nella memoria della comuni-
tà, in una strategia di “amnistia, non amnesia”. Tuttavia, nel XXI secolo si è generalmente assistito a una tendenza 
a impiegare le commissioni di verità e riconciliazione come strumenti solo complementari alla giustizia penale, rico-
noscendo le nozioni di verità e giustizia come concetti interconnessi e complementari (Roht-Arriaza 2006: 8).

Secondo Torelly (2018: 3-4), esistono tre differenze fondamentali tra l’esperienza brasiliana e quella di altri 
paesi latinoamericani come Argentina e Cile: in primo luogo, l’esistenza di una “legalità autoritaria” e la vicinanza 
tra il potere giudiziario, la giustizia civile e il regime militare, o in altre parole,”tentativi di apparire democratici 
pur utilizzando metodi dittatoriali” (Schneider 2013: 150); in secondo luogo, la strategia repressiva con un numero 
inferiore di vittime mortali rispetto ai paesi vicini (434 decessi, mentre furono tra gli 8.000 e i 30.000 in Argen-
tina e tra i 3.000 e i 9.000 in Cile), poiché i nemici del regime potevano essere espulsi dal paese; ed infine, vi era il 
controllo diretto da parte dei militari del processo di ridemocratizzazione.

Sebbene nel 1995 sia stata istituita una Commissione Speciale sulle Morti e le Sparizioni Politiche e nel 2001 
la Commissione Amnistia, la creazione di una Commissione Nazionale per la Verità è avvenuta soltanto nel 2012 
(Schneider 2013). Quest’ultima ha dovuto confrontarsi con significativi conflitti e difficoltà, segnati da tensioni 
politiche con le forze armate.

Per la prima volta, le commissioni di transizione non hanno incluso rappresentanti militari, il che ha reso dif-
ficile l’esercizio del potere di veto informale (Torelly 2018: 8-10). La Commissione Nazionale per la Verità (CNV) 



59Elementi e connessioni teoriche per un abolizionismo dal Sud Globale

ha presentato la relazione finale nel dicembre 2014, sebbene non vi fossero molte novità, ma è stata convincente nel 
riconoscere l’esistenza di crimini contro l’umanità.

Comprendere questo contesto è fondamentale poiché mette in evidenza la necessità di una giustizia trasfor-
mativa come atteggiamento politico di grande profondità e complessità, capace di affrontare i conflitti quotidiani, 
il passato e la memoria collettiva. Esiste una legittima richiesta da parte dei movimenti sociali di riconoscimento, 
nonché di spazi per la dignità e l’ascolto, il che non implica ridurre tale richiesta all’idea tradizionale di punizione, 
specialmente considerando che la brutalità del sistema di giustizia penale è interamente influenzata da questa stessa 
eredità che è necessario superare.

Come dimostrato, la giustizia di transizione e la giustizia riparativa condividono principi e premesse molto 
simili. Ciò vale anche per la critica sui limiti di entrambe e sulla loro «incapacità di apportare un cambiamento 
trasformativo» (Grendy, Robins 2014: 341). La giustizia di transizione si è storicamente rivelata ambigua e comple-
mentare ai meccanismi tradizionali della giustizia penale (Lambourne 2009: 33), così come, nella pratica, la giusti-
zia riparativa ha accettato la coesistenza con il sistema di giustizia penale.

NUOVE CATEGORIE TEORICHE E IL CONCETTO DI GIUSTIZIA TRASFORMATIVA

Dalla sua stessa esperienza storica, la critica abolizionista al sistema carcerario in Brasile si apre alla categoria 
teorica del maroonage e a un senso di resistenza che conferisce un contenuto specifico alla nozione di giustizia 
trasformativa. Secondo Ben-Moshe, l’abolizione, come epistemologia radicale, rappresenta un rifiuto della cer-
tezza: «una caratteristica fondamentale della dis-epistemologia abolizionista è il rigetto dell’assolutismo, evitan-
do la certezza (ciò che deve essere fatto, ciò che porterà ai risultati migliori, quello che possiamo intraprendere 
ora per giungere a un futuro privo della incarcerazione)» (Ben-Moshe 2018: 347). Si basa anche sulle parole 
di Mathiesen (1974: 13): «l’alternativa sta nel non finito, nell’abbozzo, (…). L’ordine esistente cambia struttura 
mentre entra nel nuovo».

Contro i meccanismi di negazione eurocentrici delle origini afro-indigene della identità americana, Gonzalez 
ha proposto di considerare l’America come Amefrica e di ripensare le relazioni politiche e sociali di tutto il conti-
nente a partire dal concetto di amefricanità. Secondo Gonzalez:

Il valore metodologico [del concetto di Amefricanità], a mio avviso, sta nel fatto che permette di recuperare un’unità specifica, sto-
ricamente plasmata all’interno delle diverse società che si sono formate in una particolare parte del mondo. (…). Ieri come oggi, gli 
amefricani dei Paesi più diversi hanno svolto un ruolo cruciale nell’elaborazione di questa amefricanità che identifica nella diaspora 
un’esperienza storica condivisa che esige di essere conosciuta in modo appropriato e studiata con attenzione. (Gonzalez 2020: 135)

La proposta consiste nell’abolire l’immaginario punitivo dall’esperienza storica condivisa della diaspora, riaf-
fermando identità precedentemente negate. Una giustizia trasformativa, fondata su tali principi, deve necessaria-
mente essere costruita dal basso verso l’alto, rappresentando un atto di resistenza e un’affermazione delle radici, 
piuttosto che essere semplicemente concepita e articolata dallo Stato.

La proposta concettuale, elaborata nei saggi di Ben-Moshe (2018), Sudbury (2018) e Góes (2025), si rifà a un 
«abolizionismo maroon» o quilombola. Questo concetto si riferisce agli schiavi fuggiaschi e alle popolazioni indi-
gene dell’America del Nord e dell’America Latina. I “quilombi” erano (e molti esistono ancora oggi) comunità fon-
date da schiavi africani fuggiti dalle piantagioni in cui erano tenuti prigionieri. Si discute, inoltre, dell’estensione 
del concetto ad altre categorie di “fuggitivi”:

Il maroon, in contrapposizione ai binari bianco/nero, potrebbe implicare la possibilità di coalizioni in contrapposizione a designazioni 
basate su semplicistiche linee di colore. Voglio suggerire qui che le conoscenze maroon dovrebbero essere centrate sul razzismo anti-
nero, ma possono anche applicarsi ad altri fuggitivi come i queer, i disabili (bianchi o di colore) e quelli di colore che non sono neri 
(Ben-Moshe 2018: 344). 



60 André R. Giamberardino

Ben-Moshe fa riferimento a un senso di urgenza e resistenza, a una lotta per la liberazione e la sopravvivenza, 
nonché a una negazione dell’attesa: 

Questi saperi fuggitivi, radicati nel maroonage, spesso contrastano con le richieste di riforma dello Stato, che cercano soluzioni e poli-
tiche specifiche senza capire che lo Stato è esso stesso violento e senza considerare l’intersezionalità: le logiche carcerarie sono logiche 
di Stato (Ben-Moshe 2018: 349)

A differenza del processo storico di invenzione della pena detentiva in Europa, questa emerge in Brasile in 
modo strettamente collegato all’eredità della schiavitù e alle sue pratiche (Giamberardino 2024). In questo con-
testo si configura l’ipotesi di utilizzare la resistenza delle comunità quilombolas come categoria teorica idonea a 
fondare un atteggiamento abolizionista non solo nei confronti della schiavitù, ma anche della giustizia penale e del 
carcere contemporaneo (Góes 2017; 2018; 2025).

Questo termine trae origine dalla vita e dall’opera di Abdias Nascimento, in particolare nel suo saggio O Qui-
lombismo, pubblicato nel 1980 (Nascimento 2019), e dalle riflessioni di Lelia Gonzalez riguardo alla diaspora e 
all’identità amefricana (2020). 

Secondo Nascimento, l’abolizione della schiavitù condusse gli ex schiavi e i loro discendenti a vivere una “liber-
tà” priva di lavoro, alloggio e dignità, negata persino sotto forma di occupazione salariata. I quilombos rappresenta-
rono una risposta vitale a questa condizione, mirata a preservare la propria libertà e dignità, fuggendo dalla prigio-
nia e organizzando una società libera, dando vita a una prassi afrobrasiliana significativa, che egli definì quilombi-
smo (Nascimento 2019: 281-282).

Attraverso una ricerca empirica condotta con donne nere incarcerate e un’analisi intersezionale che considera 
genere, razza e classe, si ha evidenza di come le donne nere in Brasile occupino la condizione di maggiore vulne-
rabilità in un continuum che si estende dal periodo della schiavitù, passando da “schiave domestiche” a lavoratrici 
domestiche (Alves 2017: 107). 

Riguardo alle caratteristiche delle persone scomparse per omicidio in Brasile, è significativo notare che, nel 
2020, il 76% delle vittime erano nere e il 68% aveva meno di 35 anni (Barros 2021: 40-41; Reis 2005). Questo 
dato invita a riconsiderare il significato politico di “vittima” di fronte alla violenza in Brasile, come un attributo che 
raramente si applica ai corpi neri, per i quali la violenza è naturalizzata e percepita come gratuita (Flauzina, Freitas 
2017). Inoltre, Flauzina e Freitas (2017: 78) sostengono che la stessa epistemologia dei diritti umani non riesca a 
rendere conto del genocidio e del “terrorismo di Stato” perpetrati contro i neri in Brasile.

La dittatura militare si alimentò, quindi, «alla fonte storica del genocidio anti-nero per rendersi vitale come 
impresa politica» (Flauzina, Freitas 2017: 56). Di conseguenza, la sofferenza dei neri, insieme al razzismo struttu-
rale e istituzionale, fu un tema invisibilizzato nei dibattiti sulla giustizia di transizione e sul diritto alla memoria, 
anche nell’ambito del lavoro della Commissione Nazionale per la Verità.

Pertanto, l’abolizionismo maroon, femminista e antirazzista richiede forme pubbliche di riconoscimento come 
vittime, nonché la politicizzazione del loro lutto e della loro sofferenza. Ciò comprende sia la responsabilizzazione 
per gli atti di tortura e di violenza commessi da agents dello Stato durante la dittatura militare (1964-1985), sia per 
i crimini d’odio che ne sono ancora persistenti (Flauzina, Freitas 2017; Romfeld 2022).

Ma questa domanda di riconoscimento avviene spesso attraverso la difesa della criminalizzazione dei crimini 
d’odio (Pires 2016; Flauzina 2016; Tomaz, Pires 2020), in apparente contraddizione con una posizione abolizioni-
sta. In questo modo, i movimenti sociali impegnati nella lotta femminista e antirazzista finiscono per allontanarsi 
politicamente dal campo teorico abolizionista. 

Si tratta di una contraddizione solo apparente che può essere affrontata dai principi della giustizia trasforma-
tiva (Tomaz, Pires 2020), evitando sia l’ingenua adesione alla giustizia penale sia un atteggiamento arrogante di 
delegittimazione degli attori sociali più impegnati nella lotta politica. 

In questo contesto, la variabile fondamentale è il protagonismo dal basso verso l’alto di nuovi soggetti e l’empo-
werment degli attori politici direttamente coinvolti nella pratica, inclusa l’organizzazione dei detenuti stessi (Dar-
ke 2018), dei loro familiari e delle comunità maggiormente colpite dalla violenza, creando canali di comunicazio-



61Elementi e connessioni teoriche per un abolizionismo dal Sud Globale

ne tra tutti i soggetti coinvolti nelle situazioni di conflitto. L’impegno delle persone coinvolte si paragona al ruolo 
attribuito da Freire (1970) alla coscientizzazione intesa come inserimento nel processo storico come soggetto attivo. 
L’obiettivo consiste nell’evitare il fanatismo (1970: 24) e nel trovare le parole idonee per esprimere le proprie espe-
rienze di vita. In questo contesto, il dialogo si configura come lo strumento dialogico indispensabile per l’azione e 
l’educazione: secondo Freire, rappresenta «un’esigenza esistenziale» (Freire 1970: 79).

Nella transizione dalla dittatura militare alla democrazia, la lotta per il diritto alla verità e alla memoria fu 
guidata e potenziata dalle azioni di attivisti, leader della società civile, vittime e familiari di persone uccise o scom-
parse. Torelly (2018) cita diversi riferimenti fondamentali a questo riguardo, come il primo grande rapporto conte-
nente informazioni sulla dittatura militare, Brazil: Never Again (1985), che si è rivelato decisivo per il lavoro delle 
commissioni speciali costituite negli anni successivi. Il protagonismo “dal basso” si è rivelato nuovamente fonda-
mentale all’interno della Commissione Nazionale per la Verità. Spontaneamente, «le organizzazioni della società 
civile e i rami locali del governo hanno creato commissioni per la verità in tutto il Paese». Entro la fine del 2012, 
in Brasile operavano più di 50 “commissioni locali per la verità” (Torelly 2018: 13).

Secondo Cullors, l’abolizione come pratica si basa sulla giustizia trasformativa come uno dei suoi pilastri fon-
damentali (Cullors 2019: 1685). La giustizia trasformativa non si limita alla trasformazione degli individui, ma 
implica un cambiamento delle relazioni, delle pratiche e dei sistemi di oppressione. Questo si differenzia dalla giu-
stizia riparativa, che si concentra su situazioni e conflitti individuali. La giustizia trasformativa si configura quindi 
come «un approccio basato sulla comunità per rispondere alla violenza o al danno interpersonale» e «aspira a pro-
muovere un più ampio cambiamento sociale, politico ed economico» (McLeod 2019: 1630-1631).

In sintesi, la giustizia trasformativa traduce i principi e gli elementi per un abolizionismo penale fondato sulla 
prassi e che supera un approccio meramente astratto o teorico. Ciò implica tensioni e cambiamenti anche nel cam-
po accademico. Tradizionalmente, i ricercatori dell’asse Sud e Sud-Est del Brasile hanno goduto di maggiore visibi-
lità; tuttavia, questa nuova tendenza ha portato in evidenza, con ruolo di protagonisti, anche studiosi e ricercatrici 
provenienti dalle regioni Nord e Nord-Est. A livello politico, assumono maggior rilievo i movimenti sociali e gli 
attivisti, inclusa la partecipazione di familiari di detenuti e vittime della violenza poliziesca, come portavoce di idee 
abolizionista, storicamente confinate allo spazio accademico e teorico.

La giustizia trasformativa rappresenta uno dei molteplici percorsi verso una nuova forma di regolazione sociale. 
In questo contesto, l’idea di compensazione «non si basa su variabili astratte come la verità giudiziaria, la colpevo-
lezza o la pericolosità, ma sulle responsabilità degli autori del reato, delle vittime, della comunità nel suo complesso 
e sui loro rispettivi bisogni» (Ruggiero 2011: 187). Di conseguenza, la giustizia trasformativa si configura come 
uno strumento di lotta per la trasformazione sociale, piuttosto che come una risposta migliore che si possa ottenere 
dopo tale trasformazione. 

In questo dibattito, possiamo identificare tre elementi che caratterizzano la giustizia trasformativa, distinguen-
dola dalla giustizia di transizione e dalla giustizia riparativa.

In primo luogo, la giustizia trasformativa non si limita a questioni giuridiche, ma comprende anche le preoc-
cupazioni legate alla violenza strutturale e alla necessità di un cambiamento profondo. La giustizia di transizione e 
quella riparativa risultano spesso inadeguate ad affrontare le ripercussioni della violenza strutturale e istituzionale, 
nonché delle disuguaglianze storiche e sociali nelle relazioni interpersonali. La violenza strutturale, come sottoline-
ato da Evans (2016: 2), è «una condizione in cui la violenza si verifica senza essere provocata dalle azioni dirette di 
individui specifici contro altri individui specifici». Questa concezione più ampia è fondamentale per la creazione 
di pratiche trasformative. Una critica comune alla giustizia di transizione e riparativa è la loro tendenza a limitarsi 
a atti di violenza fisica, riducendo l’idea di violazione dei diritti umani a una concezione ristretta e la violenza a 
episodi di violenza interpersonale diretta. Affrontare il tema della violenza strutturale significa portare alla luce la 
storia e il contesto delle relazioni sociali di quella particolare comunità.

Secondariamente, la giustizia trasformativa dovrebbe essere guidata a livello locale. Essa non si realizza esclusi-
vamente attraverso lo Stato e le istituzioni, ma si sviluppa all’interno della comunità, seguendo una “comprensione 
dal basso verso l’alto”. In questo contesto, «la giustizia trasformativa comporta uno spostamento dell’attenzione 



62 André R. Giamberardino

dal giuridico al sociale e al politico, e dallo Stato e dalle istituzioni alle comunità e alle preoccupazioni quotidiane» 
(Grendy, Robins 2014: 340).

In terzo luogo, la priorità deve essere data al processo piuttosto che ai risultati predeterminati (Grendy, Robins 
2014: 352). È fondamentale che le comunità e le vittime partecipino attivamente al processo dialogico istituito per 
affrontare la situazione di conflitto. Grazie a questa partecipazione emergeranno ulteriori problematiche significati-
ve per quella comunità, e le persone marginalizzate dalle decisioni saranno responsabilizzate per affrontare le ingiu-
stizie che le riguardano. 

Ciò che deve essere abolito sono le condizioni che favoriscono l’ingiustizia. In molti sensi, parlare di abolizio-
nismo penale costituisce un esercizio di immaginazione e decostruzione dell’idea che non esistano alternative per 
affrontare il problema del danno e della violenza. Il filo conduttore di tutto ciò è la resistenza etico-politica all’e-
spansione del sistema carcerario e la decostruzione della logica penale, mirando a superare la prospettiva del mini-
malismo penale.

CONCLUSIONI

Ispirando nuove forme di organizzazione sociale, l’atteggiamento abolizionista si propone di attivare legami di 
solidarietà e di andare oltre una logica puramente riformista, che limita i propri obiettivi al contenimento degli 
eccessi della giustizia penale. In termini generali, la questione centrale risiede nell’interrogarsi su come «gli obiet-
tivi professati dal diritto penale possano essere raggiunti mediante mezzi completamente diversi dall’applicazione 
dello stesso diritto penale» (McLeod 2015: 1160). 

In questo senso, le nozioni di abolizionismo penale e giustizia trasformativa non solo si avvicinano, ma si 
intrecciano profondamente. La giustizia trasformativa si occupa della trasformazione delle relazioni, delle strutture 
e delle istituzioni sociali; tale impegno verso il cambiamento, professato dalla giustizia trasformativa, costituisce il 
motivo per cui l’abolizionismo penale non può essere concepito semplicemente come un insieme di obiettivi teorici 
a lungo termine. 

L’ipotesi sostenuta dal contesto brasiliano è quella di considerare il sistema di giustizia penale come parte inte-
grante di un’eredità storica segnata dalla schiavitù, dall’autoritarismo e dalla violenza di Stato. Di fronte ai trau-
mi del passato, la prospettiva della giustizia trasformativa pone attenzione alle “strutture socioeconomiche, ai modi 
in cui le disuguaglianze possono generare violenza strutturale e a come questa violenza possa essere affrontata in 
modo efficace” (Evans 2016: 5), con l’obiettivo di trasformare tali condizioni, piuttosto che limitarsi a una “transi-
zione” o a un “ripristino” di elementi che non devono essere ricostruiti. 

La giustizia trasformativa implica prospettive psicosociali, politiche ed economiche, oltre a quelle giuridiche, 
sulla giustizia (Lambourne 2009: 30). Abolire l’immaginario punitivo, in favore di nuovi modi di affrontare i con-
flitti, richiede di riflettere sulla memoria e sui traumi di una società. È fondamentale costruire reti e immaginare 
creativamente nuove forme di solidarietà piuttosto che risposte esclusivamente fondate sulla violenza o sulla paura 
dell’autorità, come storicamente hanno fatto e continuano a fare le teorie penali.

La grande sfida per il Brasile consiste nel trasformare i modi di approccio ai conflitti e alla violenza, adottando 
una prospettiva socialmente trasformativa sulla giustizia riparativa e sulla giustizia di transizione allo scopo di supe-
rare i profondi traumi del passato e di evitare di riprodurre ulteriormente la violenza nel gestire i conflitti quotidiani.

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

Alves D. (2017), Rés negras, juízes brancos: uma análise da interseccionalidade de gênero, raça e classe na produção da 
punição em uma prisão paulistana, in “Revista CS”, 21, 97-120.

Anitua G., Alvarez-Nakagawa A. (2021), Mestizo penal abolitionism: the case of Argentina, in Coyle M., Scott, D. 
(ed), The Routledge International Handbook of Penal Abolitionism, New York: Routledge, 291-301.



63Elementi e connessioni teoriche per un abolizionismo dal Sud Globale

Arns P.A., Wright C. (1985, ed), Brasil: Nunca Mais, São Paulo: Vozes.
Azevedo C. M. M. (2001), Quem precisa de São Nabuco?, in «Estudos Afro-Asiáticos», 1, 85-97.
Barros B. W. (2021), Sete perguntas que ajudam a entender as mortes violentas intencionais no Brasil, in Fórum Brasi-

leiro de Segurança Pública (ed), Anuário Brasileiro de Segurança Pública, São Paulo: FBSP. 
Ben-Moshe L. (2018), Dis-epistemologies of Abolition, in «Critical Criminology», 26, 341-355.
Blatz C. (2006), Reason, Peace, Transitional Justice and Punishment, in  «International Journal of Peace Stu-

dies», 11/1, 59-89.
Borges J. (2019), Encarceramento em massa, São Paulo: Pólen.
Christie N. (1977), Conflict as Property, in «British Journal of Criminology», 17/1, 1-15.
Cullors P. (2019), Abolition and reparations: stories of resistance, transformative justice and accountability, in «Har-

vard Law Review., 132, 1684-1694.
Darke S. (2018), Conviviality and Survival. Co-Producing Brazilian Prison Order, London: Palgrave Macmillan.
Du Bois W. E. B. (1935), Black Reconstruction in America, 1860-1880, New York: Harcourt, Brace and Company.
Evans M. (2016), Structural Violence, Socioeconomic Rights, and Transformative Justice, in «Journal of Human 

Rights», 15, 1-20.
Fernandes F. (2008 [1964]), A integração do negro na sociedade de classes, São Paulo: Globo.
Flauzina A.L.P. (2016), O feminicídio e os embates das trincheiras feministas, in «Revista Discursos Sediciosos», 

23/24, 95–106.
Flauzina A.L.P., Freitas F. (2017), Do paradoxal privilégio de ser vítima: terror de Estado e a negação do sofrimento 

negro no Brasil, in «Revista Brasileira de Ciências Criminais», 135, 49-71.
Fornasari G. (2013). Giustizia di transizione e diritto penale, Torino: G. Giappichelli.
Freire P. (1970), Pedagogia do Oprimido, Rio de Janeiro: Paz e Terra.
Freyre G. (1933), Casa Grande e Senzala, Rio de Janeiro: Maia e Schmidt.
G1SP (2021), Estátua de Borba Gato é incendiada em São Paulo, Portal G1, https://g1.globo.com/sp/noti-

cia/2021/07/24/estatua-de-borba-gato-e-incendiada-por-grupo-em-sao-paulo.ghtml.
Garcia Mendez E. (1983), Criminologia critica e controllo sociale in America, in «Dei delitti e delle pene», 3, 471-

496.
Garcia Mendez E. (1985), La dimensione politica dell’abolizionismo, in «Dei Delitti e Delle Pene», 3, 555-566.
Giamberardino A. (2023), Penal Abolitionism and Transformative Justice in Brazil, New York: Routledge.
Giamberardino A. (2024), From Senzalas to Dungeons: The Constitution of the Penitentiary System in Brazil, in Dal 

Santo L., Sozzo M. (ed), Punishment in Latin America: Explorations from the Margins, Leeds: Emerald Publi-
shing Limited.

Góes L. (2017), Abolicionismo penal? Mas qual abolicionismo, ‘cara pálida’?, in “Revista InSURgência” 3/2, 94-124.
Góes L. (2018), Entre a abolição e o abolicionismo penal: insurgência marginal crítica por uma sociologia do sistema 

de controle racial brasileiro, in Goés L. (ed.), 130 anos de (des)ilusão: a farsa abolicionista em perspectiva desde 
olhares marginalizados, Belo Horizonte: D’Plácido, 313-340.

Góes L. (2025), Abolicionismo Penal Quilombista: saberes (des)ordeiros nas encruzilhadas da criminologia afro-brasi-
leira, São Paulo: Tirant.

Gonzalez L. (2020), Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, intervenções e diálogos, Rio de Janeiro: Zahar.
Gready P., Robins S. (2014). From Transitional to Transformative Justice: A New Agenda for Practice, in «The Inter-

national Journal of Transitional Justice», 8, 339–361.
Hayner P. (2011 [2001]), Unspeakable Truths: Transitional justice and the challenge of Truth Commissions, London: 

Routledge.
Hoddy E. (2021), Transformative justice in practice: reflections on the Pastoral Land Commission during Brazil’s poli-

tical transition, in «Journal of Human Rights Practice», 339-356.
Hulsman L. (1986), Critical criminology and the concept of crime, in «Contemporary Crises», 10, 63–80.
Hulsman L., Celis. J. (1997 [1982]), Penas Perdidas. O Sistema Penal em Questão, Rio de Janeiro: Luam Press.

https://g1.globo.com/sp/noticia/2021/07/24/estatua-de-borba-gato-e-incendiada-por-grupo-em-sao-paulo.ghtml
https://g1.globo.com/sp/noticia/2021/07/24/estatua-de-borba-gato-e-incendiada-por-grupo-em-sao-paulo.ghtml


64 André R. Giamberardino

Huggins M. (1985), From slavery to vagrancy: crime and social control in the third world, New Jersey: Rutgers Uni-
versity Press.

Huyse L. (1996), Justice after Transition: on the choices successor elites make in dealing with the past, in Jongman A. 
(ed.), Contemporary Genocides, Leiden: P100M, 187-214.

Lambourne W. (2009), Transitional justice and peacebuilding after mass violence, in «The International Journal of 
Transitional Justice», 3, 28-48.

Kim M.E. (2018), From carceral feminism to transformative justice: women-of-color feminism and alternatives to 
incarceration, in «Journal of Ethnic and Cultural Diversity in Social Work», 27/3, 219-233.

Lazari R., Pinto R. V. F. (2019), A justiça de transição como instrumento de justiça restaurativa: análise do caso brasi-
leiro, in «Revista Jurídica Luso-Brasileira», 3, 1569-1584.

Mathiesen T. (1974), The politics of abolition: essays in political action theory, New York: John Wiley and Sons.
McCold P. (2001), Primary Restorative Justice Practices, in Morris A., Maxwell G. (ed), Restorative Justice for Juveni-

les: Conferencing, Mediation and Circles, Oxford: Hart Publishing, 41-58.
McLeod A. (2015), Prison Abolition and Grounded Justice, in «UCLA Law Review», 62, 1156-1239.
McLeod A. (2019), Envisioning abolition democracy, in «Harvard Law Review», 132, 1612-1649.
Mills C. W. (1959), The sociological imagination, New York: Columbia University Press.
Moura C. (2019 [1988]), Sociologia do Negro Brasileiro, São Paulo: Perspectiva.
Nabuco J. (2000, 1883), O abolicionismo, São Paulo: PubliFolha.
Nascimento A. (2019), O Quilombismo: Documentos de uma Militância Pan-Africanista, 
São Paulo: Perspectiva.
Pires T. (2017), Criminologia crítica e pacto narcísico: por uma crítica criminológica apreensível em pretuguês, in 

«Revista Brasileira de Ciências Criminais», 135, 541-562.
Prado Jr Caio (2011 [1942]), Formação do Brasil Contemporâneo, São Paulo: Companhia das Letras.
Quinalha R. (2013), Justiça de transição: contornos do conceito, São Paulo: Outras Expressões.
Reis V. (2005), Atucaiados pelo Estado: as políticas de segurança pública implementadas nos bairros populares de Sal-

vador e suas representações, 1991-2001 (Master Thesis), Salvador: Universidade Federal da Bahia.
Ribeiro D. (1995), O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil, São Paulo: Companhia das Letras.
Roberts D. (2019), Abolition Constitutionalism, in «Harvard Law Review», 133, 1-122.
Roche D. (2003), Accountability and Restorative Justice, Oxford: Oxford University Press.
Roht-Arriaza N. (2006), The new landscape of transitional justice, in Roht-Arriaza N., Mariezcurrena J. (ed), Transi-

tional Justice in the Twenty-First Century: beyond Truth versus Justice, Cambridge: Cambridge University Press, 
1-16.

Romfeld V. (2022), Viado bom é viado morto? LGBTfobia no Brasil e possibilidades de instrumentalização do Direito 
Penal, Rio de Janeiro: Lumen Juris.

Ruggiero V. (2011), Il delitto, la legge, la pena: la contro-idea abolizionista Torino: Edizioni Gruppo Abele.
Salla F. (1999), As prisões em São Paulo: 1822-1940, São Paulo: EdUSP.
Santorso S. (2016), The political instance of abolitionism: consideration on social justice and intersectionality, in 

Beckmann A., Moore, J., Wahidin, A. (eds), Penal Abolitionism: papers from the Penal Law, Abolition and 
Anarchism Conference, London: EG Press Limited, 11-24.

Santorso S. (2018), Researching good practices to overcome prison. Deinstitutionalization of mental hospitals and slave-
ry abolition: what works?, in «Revista Brasileira de Ciências Criminais», 144, 553-572.

Scheerer S. (1986), Towards Abolitionism, in «Contemporary Crises», 10, 5-20.
Schneider N. (2011a), Impunity in Post-Authoritarian Brazil: The Supreme Court’s Recent Verdict on the Amnesty 

Law, in «European Review of Latin American and Caribbean Studies», 90, 39-54.
Schneider N. (2011b), Truth no more? The struggle over the National Truth Commission in Brazil, in «Iberoameri-

cana», 11/42, 164-170.
Schneider N. (2013), Too little too late’or premature? The Brazilian Truth Commission and the question of ‘Best 

Timing’, in «Journal of Iberian and Latin American Research», 19/1, 149-162.



65Elementi e connessioni teoriche per un abolizionismo dal Sud Globale

Souza J. (2003), A construção social da subcidadania: para uma sociologia política da modernidade periférica, Rio de 
Janeiro: Iuperj.

Sozzo M. (2006), ‘Traduttore traditore’. Traducción, importación cultural e historia del presente de la criminología en 
América Latina, in Sozzo M. (ed.), Reconstruyendo las criminologías críticas, Buenos Aires: AdHoc.

Sozzo M. (2023), Reading penality from the periphery, in «Theoretical Criminology», 27/4, 660-675.
Sudbury J. (2018), Maroon abolitionits: Black gender-oppressed activists in the anti-prison movement in the U.S. and 

Canada, in «Meridians: Feminism, Race, Transnationalism», 9/1, 1-29.
Teitel R. (2003), Transitional justice genealogy, in «Harvard Human Rights Journal», 16, 69-94.
Torelly M. (2018), Assessing a Late Truth Commission: Challenges and achievements of the Brazilian National Truth 

Commission, in «International Journal of Transitional Justice», 0, 1-22.
Vianello F. (2000), Mediazione penale e diritto tra informalità e formalizzazione, in Pisapia G. (Ed.), Prassi e teoria 

della mediazione, Padova: Cedam, 129-149.
Zaffaroni E. R. (1988), Criminología: aproximación desde una margen, Bogotá: Temis.


	Points of view
	Ri-pensare alla società (o alla socialità). 
Note su Alessandro Pizzorno
	Gian Primo Cella
	Monographic Section
	Decentrare il sapere: per un dialogo tra Nord e Sud
	Valeria Ferraris1, Rosalba Altopiedi1, Giulia Fabini2
	One hundred years of denialism: banishing asbestos to other’s lungs
	Marília de Nardin Budó
	L’estrattivismo tra violenza sistemica, dinamiche neocoloniali e danni ambientali. Prospettive teoriche e di ricerca-azione
	Thomas Aureliani
	Elementi e connessioni teoriche per un abolizionismo dal Sud Globale
	André R. Giamberardino
	Per una ciritica al concetto di resilienza occidentale a partire dal sumud palestinese
	Giulia Giraudo
	Scienza e cultura a confronto nella crisi Xylella: saperi, epistemologie e conflitto nel Sud Salento
	Angelo Galiano
	In-between: il contributo del femminismo rom alla decolonizzazione delle scienze sociali
	Claudia Mantovan
	Provincializzare gli studi sulla notte: l’in/formalità del divertimento notturno torinese
	Enrico Petrilli
	Open Essays and Researches
	Celibacy and sexual abuse: is there a link?
	Marco Marzano
	Philanthropic foundations as field-builders: insights from two emblematic Italian cases
	Paola Arrigoni
	La forza dei luoghi. Traiettorie biografiche e orizzonti di attesa di giovani imprenditori del Nord e del Mezzogiorno
	Ciro Cangiano
	Network Impresa 4.0: continuità o riconfigurazione dei sistemi regionali dell’innovazione?
	Gianluca Scarano1,*, Gianmaria Lugi Pessina1, Marco Di Gregorio2, Lorenzo Bazzano1
	Comunicazione aziendale e sostenibilità: uno sguardo critico sul green advertising
	Luna Provenzi

