
Cambio Vol. 15, n. 29: 67-75, 2025

Firenze University Press 
www.fupress.com/cambio

ISSN 2239-1118 (online) | DOI: 10.36253/cambio-19162 

Citation: Giraudo, G. (2025). Per una ciri-
tica al concetto di resilienza occiden-
tale a partire dal sumud palestinese, 
in «Cambio. Rivista sulle trasforma-
zioni sociali», Vol. 15, n. 29: 67-75. doi: 
10.36253/cambio-19162 

© 2025 Author(s). This is an open 
access, peer-reviewed article pub-
lished by Firenze University Press 
(https://www.fupress.com) and distrib-
uted, except where otherwise noted, 
under the terms of the CC BY 4.0 
License for content and CC0 1.0 Uni-
versal for metadata.

Data Availability Statement: All rel-
evant data are within the paper and its 
Supporting Information files.

Competing Interests: The Author(s) 
declare(s) no conflict of interest.

Monographic Section

Per una ciritica al concetto di resilienza 
occidentale a partire dal sumud palestinese

Giulia Giraudo

Università di Firenze, Italia
Email: giulia.giraudo@unifi.it

Abstract. The aim of the following paper is to show the possibility of rethink-
ing the concept of resilience starting from the Palestinian context: specifically, to 
rethink the concept of resilience as it is interpreted in the West (resilience of the 
individual in adversity and his adaptation), the work draws inspiration from the 
concept of sumud, elaborated within the actions of Palestinian resistance and strug-
gle. To do this, the following work takes up some concepts, such as that of «vicari-
ous trauma» ( Jabr 2019) and tries to interpret them starting from the recognition 
of the connections that arise from a common feeling of individuals and widespread 
collectivities that still find inspiration from the Palestinian cause, acting and mobi-
lizing around the word sumud.

Keywords:	resilience, sumud, palestinian context, vicarious trauma, resistence. 

INTRODUZIONE

L’intento del seguente paper è quello di riflettere sulla possibilità di 
ripensare il concetto di resilienza così come interpretato nel contesto occi-
dentale grazie ai saperi e alle pratiche che nascono nella tradizione del 
popolo palestinese: nello specifico per ripensare il concetto di resilienza 
così come è interpretato in Occidente (resilienza del singolo intesa come 
strategia individuale di adattamento), il lavoro trae ispirazione dal concetto 
di sumud, elaborato all’interno delle azioni di resilienza, resistenza e lotta 
palestinese. Il riconoscimento del sumud come concetto e pratica si inseri-
sce all’interno di una visione tesa a favorire la costruzione di relazioni tra 
Nord e Sud del mondo che possano contribuire alla ridefinizione di ruoli, 
di poteri e della legittimità stessa dei saperi e dei soggetti che li produco-
no (Connell 2007). Nel quadro attuale è il mondo occidentale a produrre 
teoria e le metropoli del Nord globale sono considerate il luogo prediletto 
in cui osservare i fenomeni e riflettere per costruire le teorie legittime: obi-
centro delhi prova a immaginare e a definire letture e metodi svincolati da 

http://www.fupress.com/cambio
https://doi.org/10.36253/cambio-19162
https://doi.org/10.36253/cambio-19162
https://www.fupress.com
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
https://creativecommons.org/publicdomain/zero/1.0/legalcode
mailto:giulia.giraudo@unifi.it


68 Giulia Giraudo

queste impostazioni naturalizzate, contrapponendo una postura critica e dubitativa, è provare a osservare i margini 
(bell hooks 2020), le periferie e le zone di frontiera per rimettere al centro del discorso il valore dei soggetti e dei 
saperi che vivono in quei contesti specifici. A ben vedere la questione non è solo geografica: è sociale e politica, e il 
Sud Globale non si identifica solo con le terre e i popoli dei Paesi fisicamente a Sud dell’Europa o degli Stati Uniti 
d’America (ovvero l’Occidente), ma con Sud Globale (Sousa et al. 2013) si identificano spazi, tempi e soggettività 
che sono il prodotto di specifiche relazioni di potere. Ciò che caratterizza queste soggettività è il loro posiziona-
mento nei confronti dei poteri che li costituiscono e dei saperi che li rappresentano e nominano. Le questioni che 
queste soggettività pongono sono il frutto di riflessioni che nascono in specifici territori, conseguenza di storie e 
culture “altre” che molto spesso sono identificate come “primitive”, lontane, diverse: gli stessi soggetti portatori di 
queste tematiche sono ancora troppo spesso identificati in quanto possibili oggetti di studio e non riconosciuti per 
la loro capacità di agire (o agency) e di costruire teorie. 

Ripensare la relazione con il Sud Globale è una necessità che permetterebbe al contempo di riconsiderare e 
mettere in discussione le relazioni di potere all’interno di un Nord Globale che vive una policrisi (Morin, Kern 
1998) nella quale è possibile immaginare risposte uscendo dai propri confini, ovvero costruendo connessioni con 
contesti e soggetti diversi.

A parere di chi scrive il concetto di sumud ha in questi anni contribuito alla costruzione di un immaginario 
culturale e politico che ha rinnovato immagini e discorsi nei movimenti sociali occidentali e può contribuire ulte-
riormente al ripensamento di categorie e definizioni che vengono assunte come immodificabili e che contribuisco-
no nel quotidiano a definire la nostra azione nel mondo e il nostro modo di pensarlo. Una di queste categorie è la 
“resilienza”, intorno alla quale è stata costruita una narrazione rafforzata da studi e discipline che hanno individua-
to nel termine «una forma di vita auspicabile per ridurre a livello individuale la sofferenza» (Rovelli 2023: 20) in 
un sistema di tipo capitalista. Come emergerà nelle prossime pagine, l’intento del lavoro non è quello di spostare 
un concetto che nasce all’interno del contesto palestinese, ovvero nelle lotte e pratiche quotidiane di resilienza e 
resistenza, all’interno del contesto occidentale per innovare e potenziare le risposte e le forme di cura della soffe-
renza, bensì riflettere sui limiti di una impostazione, quella occidentale, che con la parola “resilienza” propone l’im-
magine di un soggetto che si adatta alle condizioni date e lo fa senza mettere in discussione il contesto, i rapporti di 
potere e le cause che contribuiscono al malessere personale e collettivo. 

COSA INTENDIAMO CON RESILIENZA IN OCCIDENTE?

L’elaborato nasce all’interno di questa cornice, ovvero dal riconoscimento della necessità di costruire nuovi 
strumenti per rispondere alle sfide del presente e al contempo dalla percezione dei limiti di un concetto, quello di 
“resilienza”, che nel tempo è divenuto sempre più funzionale al capitalismo, trattandosi di una rappresentazione che 
depotenzia le possibilità di trasformazione della realtà da parte del singolo, spingendolo ad accettare la condizione 
in cui è immerso, limitando la comprensione dei rapporti di potere che lo definiscono e costituiscono. In questo 
schema, l’individuo adatta il proprio pensiero e le proprie azioni alle condizioni avverse, esaurendo la sua azione nel 
conformarsi all’ambiente che lo circonda, uscendone teoricamente rafforzato grazie alla riorganizzazione positiva 
della propria vita e delle proprie abitudini. Se in alcune occasioni questa strategia di coping può rappresentare una 
emergenziale risposta funzionale al soggetto, essa non può e non deve essere l’unica risposta da adottare, specie nel 
momento in cui si aprono le possibilità per una azione trasformativa del contesto e del soggetto stesso. L’immagine 
del soggetto che assorbe gli urti senza spezzarsi, (Werner 2005) ovvero la rappresentazione egemone e diffusa del/
della resiliente configura un modello fondato sullo sforzo e il sacrificio per un individuo su cui pesa tutto il carico, 
lasciando intatti gli elementi strutturali della forza che si esercita sul soggetto (isolato), architettura sociale che non 
viene messa in discussione.

La diffusione del concetto di “sumud”, termine sempre più diffuso nel contesto occidentale grazie a studi e 
ricerche che ne hanno messo in luce le caratteristiche e potenzialità (Jabr, 2021) ma anche grazie al suo utilizzo nei 
discorsi all’interno della società civile, dei corpi intermedi come i sindacati di base e dei movimenti pro Palestina 



69Per una ciritica al concetto di resilienza occidentale a partire dal sumud palestinese

(un caso attuale e emblematico, quello della Global Sumud Flottilla, ma anche dei Collettivi di psicologi per la 
Palestina e delle Brigate Basaglia, o in generale di quelle realtà che si riuniscono per provare a costruire alternative 
ai discorsi dominanti sulla salute mentale e che osservano nell’esperienza del popolo palestinese non solo il dolore 
di un popolo, ma anche e soprattutto la dignità delle azioni compiute contro l’oppressione), permette di continuare 
a immaginare interpretazioni e confronti che nascono grazie alla radicale proposta del termine che delinea una for-
ma di vita che resiste alle avveristà, senza mai smettere di costruire all’interno di una comunità, forme possibili e 
alternative di esistenza. Tra resilienza e resistenza, il sumud rappresenta un termine di difficile traduzione, prodotto 
di una storia, di relazioni di potere e violenza. Prima di analizzare il concetto di sumud e di tentare di ricostruire 
i primi passi di quella relazione possibile tra il concetto e il sistema di pensiero e azione occidentale egemone nel 
quale la resilienza riveste un ruolo centrale, intendo introdurre una breve riflessione sul concetto di “resilienza” così 
come viene interpretato nel contesto occidentale e per farlo farò riferimento ai principali lavori che sono stati con-
dotti in ambito psico-sociale e alle ondate che hanno portato a nuove interpretazioni del termine. 

Ripercorrendo brevemente alcune delle tappe fondamentali, il concetto di resilienza ha vissuto diverse ondate 
di studio e interpretazioni: nella prima ondata la concettualizzazione della resilienza si è concentrata sui tratti indi-
viduali (Anthony 1987; Garcia et al. 2013) e solo in una seconda fase la resilienza è stata concettualizzata come un 
processo dinamico ed è stata presa in considerazione l’interazione tra fattori genetici e ambientali (Rutter 2012).

Diversi studi (Ungar 2008, Anthony 1987; Garcia et al. 2013) negli anni hanno provato a interrogare il concetto 
a partire da esperienze concrete sul campo, al fine di individuare gli elementi costitutivi dei soggetti, le declinazioni 
del termine ma anche le possibilità concrete di legare la resilienza a forme di resistenza in grado di rompere con l’a-
dattamento e la passività richiesta dal dispositivo. In particolare, la terza ondata di concettualizzazione della resilien-
za vede il passaggio agli asset di sviluppo, sia individuali che comunitari: in questo senso, il lavoro di ricerca del Resi-
lience Research Centre ha evidenziato come non vi sia un unico concetto di resilienza, ma come questo potente ter-
mine abbia assunto in diversi contesti diversi significati (Ungar 2008). Nello specifico, gli studiosi della terza ondata 
hanno introdotto un’interpretazione più ecologica della resilienza, sostenendo che la resilienza può essere il risultato 
delle interazioni tra gli individui e il loro ambiente (Ungar 2008). Sebbene questa ondata abbia dato una grande 
rilevanza alla relazione tra il singolo e l’ambiente, permangono alcuni limiti (Windle 2011). La critica maggiore sug-
gerisce la mancata attenzione ai processi culturali che non sono compresi in queste analisi, critica che ha prodotto la 
quarta ondata di comprensione della resilienza che si è concentrata sul contesto culturale e su altre “fonti ecologiche 
sociali”: secondo questa interpretazione, i valori culturali svolgono un ruolo cruciale nella resilienza collettiva dell’in-
dividuo e della comunità, in particolare in un contesto di violenza politica (Sousa et al. 2013).

Queste ondate di studio mostrano la centralità del concetto di resilienza nell’ambito degli studi psicologici e 
sociali (Ungar 2008) e al contempo evidenziano come, se in una prima fase l’attenzione era concentrata sul sogget-
to, con il tempo è divenuta sempre più centrale la relazione tra soggetto e contesto. In particolare, l’aspetto cultu-
rale che emerge nelle ultime letture rileva la centralità dei processi di costruzione sociale dei soggetti e dei contesti 
e quindi la necessità di osservare le diverse declinazioni del concetto nei diversi sistemi di conoscenza e di potere 
(Windle 2011; Murray e Zautra 2012; Berliner et al. 2012). Inoltre, l’aspetto culturale mostra la necessità di osser-
vare con attenzione i contesti, i valori, le architetture sociali e culturali in cui i singoli sono inseriti e i significati 
che li costruiscono. 

L’attenzione al soggetto, avendo caratterizzato i primi studi sulla resilienza, ha indirizzato l’attenzione sull’in-
dividuo, nel tempo studiato come attore che agisce nella società e che deve adattare il proprio comportamento al 
mondo in cui vive. partire da questa impostazione è quindi possibile leggere il concetto di resilienza nel contesto 
occidentale in quanto qualità propria dell’inidividuo, responsabile del proprio successo o fallimento, impostazione 
che cela il ruolo delle dinamiche di potere in cui è immerso, delle retoriche e dei rapporti materiali che lo defini-
scono: una resilienza come tratto del singolo, inteso come individuo che si muove in un contesto non modificabile 
in cui deve adattarsi in modo positivo. Adattamento e pensiero positivo dominano questa impostazione. La psico-
logizzazione (Bauman 2012) che occulta le radici sociali ed economiche dei problemi trattandoli come fossero que-
stioni esclusivamente individuali, lo spostamento dell’attenzione sul soggetto, e la sua responsabilità (impostazione 
egemone negli studi sulla resilienza) sono alla base di una visione fortemente orientata sul singolo e il suo poten-



70 Giulia Giraudo

ziale (o la sua colpa), che solo nel tempo si è lentamente interrogata sul ruolo dell’ambiente e del contesto in cui si 
muove il soggetto. Interrogativi che mostrano una concreta difficoltà nel mettere in questione il contesto, i rapporti 
di potere e le soggettività che lo abitano.

UNA PROSPETTIVA CRITICA SULLA RESILIENZA OCCIDENTALE

In questo quadro, una prospettiva critica radicale che si sviluppa nella decostruzione dell’ordine del discor-
so imperante, può aiutare nella ricostruzione della peculiare essenza della resilienza che nel passaggio da termine 
neutro proprio della tecnologia dei materiali si trasforma grazie all’inserimento in un quadro delimitato da poteri, 
discorsi e pratiche in tratto postivo della persona del gergo psicologico e quindi legittimato come “parola del pote-
re” a tutti gli effetti (Corposanto, Pagano 2024). Il concetto di “resilienza” ha progressivamente guadagnato cen-
tralità sia accademica che nella gestione di una molteplicità di situazioni concrete, fino a essere descritto da alcuni 
come «il principio organizzativo della vita politica contemporanea» (Brasset 2013). Essa è giunta addirittura ad 
assumere la forma di paradigma politico in grado di affrontare efficacemente una gamma estremamente vasta di 
questioni (Corposanto, Pagano 2024): dalla governance internazionale, alla sicurezza, da situazioni di disastro più 
o meno localizzato, ai cambiamenti climatici e alla salute globale (Cavelty et al. 2015).

La logica di accettazione e acquiescenza che si auspica venga incorporata dai soggetti che si trovano in una con-
dizione di disagio al fine di favorire adattamento a partire da risorse edognene, uniche risorse che è possibile tra-
sformare e attivare in un mondo i cui eventi sono «determinanti indipendenti esogene» o meri vincoli dati (Fin-
kenbusch 2023) è alla base dell’impianto su cui poggia il concetto di resilienza. Infatti, se i fatti del mondo sono 
imprevedibili, se impossibile è agire su di essi, la resilienza diviene l’unico strumento capace di arginare l’imprevi-
sto: il soggetto resiliente accetta le condizioni e gli effetti, agisce per costruire un sistema individuale di vita in cui 
egli è il centro del processo, unico responsabile. 

Nonostante le dure critiche che sono emerse nei confronti del termine, a partire dal mondo anticapitalista che 
identifica la resilienza come strumento funzionale al potere e strategia disciplinante ( Finkenbusch 2023), la resi-
lienza ha avuto la capacità di adattarsi, rispondendo e rafforzando la sua posizione: in una società improntata alla 
performance (Chicchi, Simone 2017), la resilienza è in grado di metabolizzare e neutralizzare le critiche (Walker, 
Cooper 2011) proponendo un modello di azioni e pensieri che rendono il soggetto funzionante, un progetto che 
erode l’esistere, per riprendere il discorso di Miguel Benasayag (2018). Dall’empowerment alle pratiche motivazio-
nali, dal counselling al problem solving alla mindfulness, la resilienza sembra aver colonizzato anche la governan-
ce neoliberale delle relazioni intersoggettive che ha ormai saturato, aziendalizzato e reificato il mondo della vita. 
Ovvero «in una prospettiva critica radicale, la decostruzione dell’ordine del discorso imperante mostra la vera 
essenza della resilienza quale glorificazione della sopportazione innalzata a virtù, competenza funzionale di risolve-
re biograficamente e identitariamente le contraddizioni e gli effetti sistematici del turbo-capitalistico» (Corposan-
to, Pagano 2024: 15).

La decostruzione comporta uno sforzo che deve, come evidenziano nel loro elaborato Corposanto e Pagano 
(2024), necessariamente discernere tra un uso appropriato del termine e la sua degenerazione capitalistica, connet-
tendo il primo alla sua accezione psicologica di reazione adattiva alla irrimediabilità e irreversibilità di un evento 
(lutti, disastri naturali, malattie gravi…) e al secondo la sua applicazione strumentale e indiscriminata al campo 
sociale, politico ed economico. Alla base di entrambe vi è la relazione con il contesto: che si tratti del lavoro o di 
una alluvione, per quanto si possa essere preparati, la complessità, l’imprevedibilità, la turbolenza diventano ele-
menti “stabili” nelle narrazioni che informano la conoscenza del mondo e quindi strumenti di «auto-sorveglianza e 
auto-disciplina» (Joseph, 2020: 163). 

Nella sua degenerazione neoliberista la resilienza opera però sulla base della normalizzazione di un «principio 
di vulnerabilità», attraverso cui – seppure in modo non esplicito – si rafforza e si legittima una separazione biopo-
litica tra coloro che sviluppano competenze per adattarsi e superare autonomamente le crisi e i dis-adattati (mal-
adattivi) lasciati indietro (e da lasciare indietro), con una sorta di selezione socio-darwinistica e funzionale, oppure 



71Per una ciritica al concetto di resilienza occidentale a partire dal sumud palestinese

da «targetizzare» come soggetti sui quali applicare interventi «biopolitici» di ingegneria culturale, atti a norma-
lizzarli, «(ri)programmarli», stimolando la loro adattabilità (vedi Grove 2018: 269), quale necessario elemento di 
compatibilità col sistema. Questa impostazione normalizzante e neutralizzante limita se non addirittura impedisce 
una seria critica alle condizioni che hanno prodotto il contesto, ai limiti delle risposte, agli errori commessi, all’in-
dividuazione di responsabilità esterne al soggetto e agli attori che le incorporano.

Quello che evidenziano gli studi critici che ho mensionato è come il concetto di resilienza nel contesto occi-
dentale sia diventato un concetto funzionale al sistema capitalistico: l’attenzione al soggetto confina l’azione del 
singolo all’interno di una dinamica che tende a esaltare la sua responsabilità rispetto al contesto e alle relazioni, 
limitando l’accesso alla comprensione dei rapporti di potere che lo definiscono, focalizzando l’attenzione su ciò che 
egli deve fare per il suo adattamento.

Intesa come «capacità di sostenere gli urti senza spezzarsi» (Werner 2005) la resilienza è divenuta nel tempo 
un concetto chiave, presente in differenti discorsi e contesti (De Filippo2009), contribuendo alla costruzione di un 
immaginario che pone al centro un soggetto che solo grazie alle proprie risorse interne può assorbire gli urti, uscen-
done rafforzato grazie allo sforzo compiuto, tralasciando ogni critica alla degenerazione di un sistema che viene così 
accettato nella sua imprevedibilità. L’imprevedibilità del mondo conduce alla necessità di spostare lo sguardo su di 
sè, lontano dal mondo. Gli studi in ambito lavorativo hanno rafforzato questa impostazione: questi lavori si focaliz-
zano sul singolo e le strategie che egli può sviluppare per sottrarsi alle oppressioni, lo stress e le condizioni avverse 
nei luoghi di lavoro evitando il conflitto (Cyrulnik, Malaguti 2005; Trabucchi, 2007). 

Come è precedentemente emerso, la riflessione critica sul concetto di resilienza occidentale non è nuova e molte 
sono le voci che hanno articolato critiche e concettualizzazioni, specie in determinati contesti scientifici. Tra gli 
studiosi che rappresentano le “nuove voci” della ricerca sulla resilienza vi sono Ungar (2011, 2012), Ungar et al. 
(2007) e Masten (2007), tra gli altri. Questi studiosi hanno provato a osservare la relazione tra resilienza e inter-
venti ecologici sociali (Ungar, 2011), mostrando attraverso i loro studi come la resilienza non sia un fenomeno isola-
to, ma un processo interattivo che dipende dal contesto e dalle relazioni (Kent 2012). In tutti questi studi emerge il 
ruolo della comunità all’interno della quale il soggetto è inserito (Murray e Zautra 2012; Berliner et al. 2012). Ad 
esempio, il senso di forza collettiva alla base della forza individuale è al centro dei lavori di Berliner et al. (2012), 
che hanno evidenziato le modalità attraverso cui gli individui alle prese con sfide personali si sostengono a vicenda 
e diventano resilienti. Intendere la resilienza come concetto culturalmente incorporato in relazione a una comunità 
di appartenenza permette di osservare come essa concretamente si declina nei diversi contesti, quali retoriche la 
sostengono e verso quale obiettivo viene orientata o è funzionale. 

IL SUMUD PALESTINESE: RESILIENZA E RESISTENZA DI UN POPOLO

Come emerso precedentemente le poche ricerche che hanno indagato la resilienza nelle zone di conflitto evi-
denziano come il concetto di resilienza così come intrepretato e vissuto nel Sud del mondo e nel Nord del mondo 
sono rappresentativi di un immaginario, un sistema di valori etici e politici molto differenti (Masten, 2007; Kent, 
2021; Sousa et al., 2013). La comparazione tra questi sistemi da un lato mostra la distanza tra le diverse realtà, ma 
anche l’opportunità di una relazione che può nascere dal riconoscimento di questa diversità.

Nel contesto occidentale, la parola resilienza è impiegata per favorire un atteggiamento del soggetto volto all’a-
dattamento. Il concetto di adattamento non è di per sé negativo, ma lo diventa se assume la forma di un comporta-
mento che si realizza all’interno di una cornice che non riconnette l’esperienza del soggetto nel quadro definito dai 
rapporti di potere e dalle ingiustizie subite. 

La capacità di lettura della realtà, la sua critica e i tentativi di trasformarla sono momenti chiave che segnano 
una profonda frattura tra la resilienza del sumud del popolo palestinese e il concetto di resilienza dominante nel 
contesto occidentale. Nello specifico, nel contesto occidentale ritengo sia possibile identificare una vera e propria 
rottura tra il concetto di resilienza dominante e quello di resistenza, laddove il concetto di resistenza prevede un 
urto, un conflitto che non è parte delle strategie del resiliente. Questo approccio emerge in molte letture che sono 



72 Giulia Giraudo

diventate parte delle strategie di benessere personale: molti sono gli autoi che hanno scritto libri al riguardo (Cyrul-
nik, Malaguti 2005; Trabucchi, 2007). Il resiliente, infatti, accetta e al contempo costruisce una diversa narrazione 
positiva nella quale anche le condizioni meno accettabili, possono e devono essere accettate perché immutabili. La 
trasformazione del soggetto deve avvenire, ma egli deve adeguarsi agli standard e alle richieste esterne dettate dalle 
strutture di potere dominanti e dai discorsi che le legittimano. Questa separazione non è presente nel concetto di 
sumud che al contrario si definisce in quella relazione continua tra resilienza e resistenza: una relazione che risulta 
praticabile solo a partire da una diversa concezione della resilienza, intesa non come adattamento, ma come fermez-
za e riconoscimento del valore della persona, la cui caparbietà nasce nel Noi, nella collettività.Il concetto nasce nel 
contesto palestinese, uno spazio non neutro, in cui il genocidio vissuto dal popolo palestinese è espressione niti-
da della volontà di oppressione e cancellazione prodotta dalla violenza delle armi e del capitale: la “resilienza” del 
popolo palestinese comprende il concetto di collettività e lo lega al singolo, la cui auto-riflessione critica e la stessa 
salute mentale devono essere inserite all’interno di un frame, ovvero di una cornice che si costruisce legando insie-
me la riflessione sulla giustizia, l’identità di un popolo e il concetto di sumud. Ma cosa intende il popolo palestine-
se con il concetto sumud?

Per provare a rispondere a questa domanda ho tentato nei paragrafi precedenti di fare emergere la specificità 
del concetto di resilienza così come è espresso nel contesto occidentale, fondata su di un immaginario che esclude 
l’aspetto comunitario e della cura collettiva, concentrandosi solo sulla resilienza come tratto individuale, non come 
fenomeno sociale più ampio. Questa operazione mi è servita al fine di tracciare la distanza tra l’impostazione occi-
dentale e quella propria del sumud: la cura e il sostegno comunitario sono tratti tipici del sumud, un concetto che 
può essere contrapposto all’idea di resilienza occidentale, pensata sul singolo, a partire dal singolo. Poiché la cultura 
palestinese celebra la comunità (Jabr 2021), questo è il primo luogo in cui cercare di comprendere come promuo-
vere e sostenere il sumud: più di un semplice tratto della personalità, il sumud è un potente strumento culturale e 
psicoeducativo, ed è diventato un tratto distintivo della resistenza non violenta in Palestina. Nel contesto palestine-
se la parola sumud va ricercata anche nelle azioni del lavoro quotidiano: la sociologa palestinese Rima Hammami 
(2016) che ha studiato le “economie del sumud”, concentrandosi sulle industrie che sono sorte ai posti di blocco, 
mostra nei suoi lavori di studio come la popolazione palestinese definisca strategie creative per lottare contro la vio-
lenza che subisce nel quotidiano anche attraverso il lavoro individuale. Questo lavoro individuale è svolto in fun-
zione della comunità, come nel caso emblematico della “donna di Nablus” che decise di lavorare a maglia dei “calzi-
ni da checkpoint” progettati per garantire un comfort extra ai piedi di chi doveva stare in piedi a lungo. Da queste 
strategie creative deriva la consapevolezza che il sumud deve andare oltre il beneficio personale o la sopravvivenza 
(Hammami 2016).

Il sumud fa emergere la volontà e l’agency umana, e nel farlo contribuisce alla narrazione palestinese della per-
dita e della liberazione invitando i palestinesi e chi sostiene la loro causa a condividerla. In generale il sumud si 
presenta come un modello vivente e universale per mantenere la testa alta in una situazione estremamente dif-
ficile: è quindi un atto di esistenza e di affermazione. Il racconto della parola “sumud” è arrivato in Occidente 
grazie al lavoro di intellettuali e studiosi e studiose (tra le quali emerge il lavoro della psichiatra Samah Jabr che 
in Italia ha tenuto negli ultimi anni lezioni e conferenze, ma anche i lavori di Van Teeffelen e quelli dell’antropo-
loga Hammami) che nei loro studi portano alla luce le forme di resilienza e resistenza del popolo palestinese. Nel 
lavoro di Jabr (2019) emerge la necessità di ripensare strumenti nati in ambito Occidentale come, ad esempio, il 
PTSD (post-traumatic stress disorder), verso il quale non mancano critiche nello stesso Nord del mondo (Fassin, 
Rechtman 2007) e al contempo invita a riflettere, a partire dal contesto in cui esercita la propria attività, sull’im-
possibilità di una cura del singolo al di fuori della collettività e delle dinamiche storiche in cui sono immersi. Nel 
caso palestinese il trauma non ha un post, il trauma si ripete ogni giorno: il popolo palestinese ha costruito uno 
strumento di difesa, il sumud, che rappresenta una pratica psico-sociale che si traduce nella volontà individuale e 
collettiva di opporsi al dispositivo coloniale d’occupazione. Si tratta di un processo di cura collettiva da cui è pos-
sibile trarre esempi e ispirazione. 



73Per una ciritica al concetto di resilienza occidentale a partire dal sumud palestinese

RESISTENZA, TRAUMA VICARIO E SOLIDARIETÀ: QUALE 
RELAZIONE POSSIBILE TRA SUMUD E OCCIDENTE?

Perchè è importante proporre una critica al concetto di resilienza così come inteso in Occidente? Come può il 
sumud aiutarci in questo processo di decostruzione? È possibile immaginare in Occidente un diverso intreccio tra 
resilienza e resistenza, proprio a partire dalla costruzione di un dialogo che riconosce le differenze e ne fa occasione 
di rinnovamento? Queste sono alcune delle domande che hanno contribuito alla stesura dell’elaborato. Per provare 
a dare delle preliminari risposte, riparto dalla condizione vissuta da quella parte della popolazione occidentale che 
ha creduto nella retorica dei diritti umani, nel sostegno alla causa palestinese, nella cooperazione internazionale 
per supportare il popolo palestinese e si rispecchia nei valori della Resistenza e dell’antifascismo e oggi percepisce 
la situazione vissuta dalla Palestina come ulteriore causa di malessere, di sconforto. Questo malessere comune, dif-
fuso in singoli, in alcuni casi aderenti a specifiche comunità politiche, a collettivi, o attivi nei mondi del sociale e 
del volontariato, è però anche espressione di un bisogno di partecipare, solidarizzare e credere in dei valori che oggi 
sono in crisi: le stesse mobilitazioni in ambito universitario a sostegno della causa palestinese, mostrano proprio 
questo sentire comune diffuso e potente, desiderante presente anche nelle nuove generazioni.

Samah Jabr (2021) a questo proposito parla degli effetti terapeutici della solidarietà internazionale, effetti che 
la psichiatra analizza nel contesto palestinese dove il trauma vissuto è un dato evidente e continuo. Samah Jabr evi-
denzia nei suoi lavori come «la passività, l’apatia e l’indifferenza, la semplice incapacità o indisponibilità a prendere 
atto di una tragedia che, pur non colpendoci in prima persona, altera lo scenario in cui tutte e tutti viviamo, sono 
una malattia dello spirito. Solidarizzando con i palestinesi, ci si impegna in un processo di guarigione collettiva 
dal senso di colpa e dall’impotenza legate proprio al trauma vicario, inteso come esposizione indiretta a un evento 
traumatico che colpisce altri» (Jabr 2019: 87). La psichiatra ha più volte evidenziato il ruolo del potere curativo 
della solidarietà, i cui benefici sono reciproci: arricchiscono e sanano sia chi dà sia chi riceve. La solidarietà agita nei 
confronti del popolo palestinese è la risposta di queste comunità che pur sopraffatte dalle immagini e dalle notizie 
del massacro del popolo palestinese, scelgono di costruire forme di mobilitazione e di resistenza che si intrecciano 
con le forme di resilienza e resistenza (sumud) palestinesi. Processi che si rafforzano e che trovano nella partica del-
la solidarietà un collante: il popolo palestinese attraverso il sumud mostra la necessità di essere resiliente e adattarsi, 
ma reagendo, resistendo con ogni mezzo e questo esempio può essere occasione per chi vive e lotta in Occidente per 
ripensare a quelle parole (come la parola resilienza) che sono diventate egemoni e hanno informato le pratiche della 
quotidianità dei singoli.

Obiettivo di questa proposta non è quello di “spostare” il concetto di sumud e inserirlo nel pensiero occidenta-
le, bensì quello di mostrare attraverso questo concetto la possibilità per lo stesso Occidente di ripensarsi a partire da 
una parola abusata come quella di resilienza, che al contrario può rappresentare una opportunità se reinterpretata 
e intrecciata con forme di resistenza e la costruzione di strumenti di lettura della realtà che nascano da una critica 
come metodo e dalla solidarietà come pratica. Come nell’esempio della “donna di Nablus” che cuce calzini “rin-
forzati” per uomini e donne che subiscono quotidianamente le oppressioni e la violenza degli occupanti: pensieri e 
azioni che sono rivolti alla comunità.

Come emerge nell’elaborato, l’innesco di questa relazione è immaginato e al contempo ricercato nelle realtà 
diffuse e organizzate e nei singoli che vivono quel “trauma vicario” e le conseguenze dell’angoscia prodotte dall’at-
tuale situazione palestinese, ma al contempo sentono la necessità di continuare a solidarizzare con quella causa: nel 
bisogno e nel desiderio di resistere si costruisce l’immagine di una diversa relazione tra resilienza e resistenza che 
queste minoranze attive possono portare nel discorso pubblico e politico, a diversi livelli. 

Uno degli aspetti fondamentali che il sumud ci mostra è il ruolo del collettivo o della comunità come nello 
specifico del caso palestinese. La frammentazione in cui l’Occidente è immerso non facilita la costruzione di comu-
nità, ma le manifestazioni per la Palestina e a sostegno della Global Sumud Flottilla sono la dimostrazione di un 
bisogno di incontrarsi, riconoscersi e costruire relazioni in un contesto globale e sempre meno sicuro a causa delle 
scelte politiche egemoni. In questi momenti performativi (Butler 2017) si intravede la nascita di una comunità che 
si mobilita intorno a una causa, quella palestinese, le cui parole si intrecciano con parole abusate (come nel caso del-



74 Giulia Giraudo

la resilienza) che possono essere ripolicizzate. Una ripoliticizzazione non scontata, ma possibile a partire dalla presa 
di coscienza della funzione che ha assunto la resilienza nel sistema neoliberista (Corposanto, Pagano 2024).

CONCLUSIONI

Come è emerso nel contributo, il concetto di sumud può sostenere l’Occidente nel suo processo di auto-rifles-
sione, decostruzione e ricostruzione, a partire da una ripresa dei valori che hanno costituito una parte centrale della 
sua storia, come quello della resistenza.

Il punto qui non è ovviamente quello di costruire una relazione che rafforzi l’Occidente, lasciando la Palestina 
nella propria condizione di oppressione, ma che riconosca nella Palestina e nel suo popolo un paradigma resiliente 
e resistente che ispira l’attivazione e la resilienza collettiva di chi vive in un Occidente sempre più individualizza-
to e isolato e subisce le conseguenze del capitalismo sfrenato e violento sulla propria pelle, nella relazione tra cor-
po e mente. Un Occidente che vede l’aumento delle patologie mentali (tra le quali l’ansia, i disturbi alimentari, le 
depressioni, l’apatia) strettamente legate all’aumento delle diseguaglianze che limitano la mobilità sociale, alle cata-
strofi socio-ecologiche, alla precarietà del lavoro e le incertezze per il futuro: in questo quadro il concetto di sumud 
può rappresentare un esempio per resistere e provare a immaginare collettivamente delle alternative che potenzino 
il soggetto e le collettività. Perché ciò avvenga è fondamentale che la relazione tra le parti sia accettata e desiderata 
da chi vive e pratica il sumud e chi è alla ricerca di una prospettiva nuova che nasce, appunto, dal riconoscimento 
del valore dei saperi e delle partiche che non sono parte del patrimonio occidentale 

Il lavoro delinea un percorso per immaginare e costruire nuove relazioni fondate su diverse architetture politi-
che e sociali, a partire dal riconoscimento di quel “comun sentire di disfatta” (Jabr 2021) che può diventare azione 
per chi sceglie di non adattarsi, ma reagisce anche grazie alla ripresa di valori e immaginari del passato che vengono 
rivitalizzati nel presente. Un processo nel quale il mondo accademico del Nord del Mondo dovrebbe inserirsi, ma 
solo riconoscendo la propria responsabilità, che è quella di chi si trova in una posizione di potere: senza dimenti-
care come lo stesso mondo accademico sia la riproduzione di relazioni di potere e diseguaglianze che a loro volta 
frammentano e diversificano i ruoli e limitano la possibilità di costruire dentro e fuori l’accademia relazioni di cura 
e di riconoscimento. 

BIBLIOGRAFIA

Anthony E. J. (1987), Risk, vulnerability, and resilience: An overview, in E. J. Anthony, B. J. Cohler (eds.). The 
invulnerable child, (pp. 3–48), New York: The Guilford Press.

Bauman Z. (2012), Capitalismo parassitario, Bari: Economia Laterza.
Butler J. (2017), L’alleanza dei corpi, Milano: Nottetempo edizioni
Benasayag M. (2018), Funzionare o esistere? Milano: Edizioni vita e pensiero
Berliner D. (2012). Multiple nostalgias: the fabric of heritage in Luang Prabang (Lao PDR), in «The Journal of the 

Royal Anthropological Institute», 18(4), 769–786. 
Brasset J., Croft S., & Vaughan-Williams N. (2013), Introduction: An Agenda for Resilience Research, in «Politics 

and International Relations » Politics, 33(4), 221-228. 
Cavelty D., , KaufmannM. & Søby Kristensen K. (2015), Resilience and (in)security: Practices, subjects, temporalities, 

in «Security Dialogue», 46(1), 3-14.
Cyrulnik B., Malaguti E. (2005), Costruire la resilienza. La riorganizzazione positiva della vita e la creazione di lega-

mi significativi, Bologna: Erikson
 Chicchi F., Simone A. (2017), La società della prestazione, Roma: Futura editrice.
Connell R. (2007), Southern Theory: The Global Dynamics of Knowledge, in «Social Science», Sydney: Polity Press.



75Per una ciritica al concetto di resilienza occidentale a partire dal sumud palestinese

Corposanto C. Pagano, U. (2024), Resilienza come strategia neoliberista: tra spiegazione e superamento in Alietti A. e 
Padovani D., Resilienza: dilemmi e controversie attorno a un concetto socio-ecologico, Roma: Edizioni Vita e 
pensiero.

De Filippo A. (2009), Stress e resilienza. Vincere sul lavoro, Chieti: Edizioni Psiconline.
Fassin D., Retchman R. (2007), L’empire du traumatisme. Enquête sur la condition de victime, Paris : Champ essais,
Finkenbusch P. (2023) Resilience as the policing of critique: A pragmatist way forward, in «Review of International 

Studies», 49(1):143-160. 
Garcia D., Mary J., Dinapoli J., Garcia O., Jakubowski L., Oflaherty, D. (2013). Concept Analysis: Resilience., in 

«Archives of psychiatric nursing», 27(6):264-70.
Glassman J. (2006), Primitive Accumulation, Accumulation by Dispossession, Accumulation by extra-economics means, 

in «Progress in Human Geography» 30, 5 (2006) pp. 608–625
Grove, K. (2018), Resilience (1st ed.), London: Routledge. 
Hammami R. (2016), Sostenere la vita in una geografia di avversità, in «Prince Claus Fund Journal», n. 13, L’Aia.
JabrS. (2019), Dietro i fronti, Roma: Sensibili alle foglie.
Jabr S. (2021), Sumud. Resistere all’oppressione, Roma: Sensibili alle foglie.
Joseph J. (2020), Resilience, Governmentality and Neoliberalism, in D. Chandler - J. coAffee (eds.), The Routledge 

Handbook of International Resilience, London: Routledge.
hook b. (2020), Elogio del margine-Scrivere al buio, Napoli: Tamu edizioni.
KentM., DavisM.C.& Reich J.W. (eds.). (2013), The Resilience Handbook: Approaches to Stress and Trauma (1st 

ed.), London: Routledge. 
Masten A.S. (2001), Ordinary magic: Resilience processes in development, in «American psychologist», 56(3), 227
Masten A.S. (2007), Resilience in developing systems: Progress and promise as the fourth wave rises, in «Development 

and Psychopathology, 19(3):921-30.
Morin E., Kern A.B., Kelly A.B. (1999), Homeland Earth: A Manifesto for the New Millennium, Cresskill: Ham-

pton Press.
Murray K., Zautra, A. (2012). Community resilience: Fostering recovery, sustainability, and growth, in M. Ungar 

(eds..),  The social ecology of resilience: A handbook of theory and practice  (pp. 337–345), Berlin: Springer 
Science. Business Media.

Neocleous, M. (2013), I rischi della resilienza, in A. Mela - S. Mugnano - D. Olori (cur.), Territori vulnerabili. Verso 
una nuova sociologia dei disastri italiana, pp. 28-41, Milano: FrancoAngeli.

Rovelli C. (2023), Soffro dunque siamo. Il disagio psichico nella società degli individui, Roma: MinimumFaxRutter 
M. (2012), Resilience: Causal pathways and social ecology, in Ungar M. (eds.), The social ecology of resilience: A 
handbook of theory and practice (pp. 33–42). New York, NY: Springer.

Sousa C. A., Haj-Yahia, M. M., Feldman, G. & Lee, J. (2013), Individual and Collective Dimensions of Resilience 
Within Political Violence, in «Trauma, Violence, & Abuse», 14(3), 235-254.

Trabucchi, P. (2009), Resisto dunque sono, Milano: Corbaccio editore.
Ungar M. (2008), Resilience across Cultures, in «British Journal of Social Work», 38, 218–235.
Ungar M. (2011), Community resilience for youth and families: Facilitative physical and social capital in contexts of 

adversity, in «Children and Youth Services Review», 33, 1742–1748.
Ungar M. (2011), The social ecology of resilience: Addressing contextual and cultural ambiguity of a nascent construct, 

in «American Journal of Orthopsychiatry», 81, 1–17.
Van Teeffelen T. (2011), Sumud: Soul of the Palestinian People, in «Culture and Palestine Series», Arab Educatio-

nal Institute, Bethlehem.
Walker J. & Cooper, M. (2011), Genealogies of resilience: From systems ecology to the political economy of crisis adap-

tation, in«Security Dialogue», 42(2), 143-160. 
Werner E.E. (2005), Resilience Research, in Peters, R.D., Leadbeater, B., McMahon, R.J. (eds) Resilience in 

Children, Families, and Communities, Boston: Springer. 
Windle G. (2011) What is resilience? A review and concept analysis, in «Clinical Gerontology», 21(2).


	Points of view
	Ri-pensare alla società (o alla socialità). 
Note su Alessandro Pizzorno
	Gian Primo Cella
	Monographic Section
	Decentrare il sapere: per un dialogo tra Nord e Sud
	Valeria Ferraris1, Rosalba Altopiedi1, Giulia Fabini2
	One hundred years of denialism: banishing asbestos to other’s lungs
	Marília de Nardin Budó
	L’estrattivismo tra violenza sistemica, dinamiche neocoloniali e danni ambientali. Prospettive teoriche e di ricerca-azione
	Thomas Aureliani
	Elementi e connessioni teoriche per un abolizionismo dal Sud Globale
	André R. Giamberardino
	Per una ciritica al concetto di resilienza occidentale a partire dal sumud palestinese
	Giulia Giraudo
	Scienza e cultura a confronto nella crisi Xylella: saperi, epistemologie e conflitto nel Sud Salento
	Angelo Galiano
	In-between: il contributo del femminismo rom alla decolonizzazione delle scienze sociali
	Claudia Mantovan
	Provincializzare gli studi sulla notte: l’in/formalità del divertimento notturno torinese
	Enrico Petrilli
	Open Essays and Researches
	Celibacy and sexual abuse: is there a link?
	Marco Marzano
	Philanthropic foundations as field-builders: insights from two emblematic Italian cases
	Paola Arrigoni
	La forza dei luoghi. Traiettorie biografiche e orizzonti di attesa di giovani imprenditori del Nord e del Mezzogiorno
	Ciro Cangiano
	Network Impresa 4.0: continuità o riconfigurazione dei sistemi regionali dell’innovazione?
	Gianluca Scarano1,*, Gianmaria Lugi Pessina1, Marco Di Gregorio2, Lorenzo Bazzano1
	Comunicazione aziendale e sostenibilità: uno sguardo critico sul green advertising
	Luna Provenzi

