
Cambio Vol. 15, n. 29: 5-12, 2025

Firenze University Press 
www.fupress.com/cambio

ISSN 2239-1118 (online) | DOI: 10.36253/cambio-19275 

Citation: Cella, G. P. (2025). Ri-pensare 
alla società (o alla socialità). Note su 
Alessandro Pizzorno, in «Cambio. 
Rivista sulle trasformazioni sociali», 
Vol. 15, n. 29: 5-12. doi: 10.36253/cam-
bio-19275 

© 2025 Author(s). This is an open 
access, peer-reviewed article pub-
lished by Firenze University Press 
(https://www.fupress.com) and distrib-
uted, except where otherwise noted, 
under the terms of the CC BY 4.0 
License for content and CC0 1.0 Uni-
versal for metadata.

Data Availability Statement: All rel-
evant data are within the paper and its 
Supporting Information files.

Competing Interests: The Author(s) 
declare(s) no conflict of interest.

Points of view

Ri-pensare alla società (o alla socialità).  
Note su Alessandro Pizzorno

Gian Primo Cella

Professore Emerito dell’Università degli Studi di Milano Statale, Italia
Email: gianprimo.cella@unimi.it

1. Il bel titolo del seminario napoletano in ricordo di Alessandro Piz-
zorno, in occasione del centenario della sua nascita, va accolto con qualche 
precisazione. Avevo anch’io preferito questo titolo rispetto ad altri possibi-
li se non altro per la sua efficacia comunicativa, e per il rilievo che assume 
il termine pensare, bene adatto per descrivere un particolare processo di 
riflessione, fra filosofia e teoria sociale, dove il procedere dell’autore e del-
le sue motivazioni si interseca strettamente con la costruzione teorica. Ma 
il termine società potrebbe indurre in qualche equivoco. La riflessione di 
Pizzorno raramente si dedica alla società nel suo insieme, non si rivolge a 
un “oggetto società”1, con i connessi rischi, talvolta inevitabili, di trasfor-
mazione dell’oggetto in soggetto, come rileviamo dalle dizioni comuni del 
tipo “la società ritiene”, “la società si difende”, “la società reagisce”, ecc. Una 
riflessione che rifugge anche dalle consuete rappresentazioni della trasfor-
mazione delle società nei differenti contesti storici, istituzionali, economici, 
geografici. Le ammissioni in questa direzione sono esplicite, come nell’im-
portante saggio del 2000, scritto in risposta alle osservazioni e ai commen-
ti di allievi e collaboratori, nel volume a lui dedicato in occasione del riti-
ro dall’insegnamento attivo, dove ribadisce di voler proporre «un model-
lo analitico dei rapporti sociali atto a individuarne una loro componente 
costitutiva che è indipendente da situazioni storiche concrete» (Pizzorno, 
2000: 213). Da questa ammissione inizierà, come vedremo, l’utilizzo di una 
teoria del riconoscimento che tenderà a riferirsi soprattutto alle radici del-
la convivenza sociale. Significativo sarà il richiamo, forse tardo ma esplicito, 
di qualche anno dopo alla Vergesellschaftung simmeliana di cui giustamente 

Note preparate per la discussione al seminario dell’Istituto Italiano per gli Studi Filo-
sofici, Pensare la società. La lezione di Alessandro Pizzorno, Napoli 29/30 maggio 2024.
1 Richiamo con questa dizione il titolo della raccolta di scritti di Franco Rositi (2020), 
dove si sostiene che “negare alla società lo stato di soggetto non equivale a negarne l’esi-
stenza” (p.8).

http://www.fupress.com/cambio
https://doi.org/10.36253/cambio-19275
https://doi.org/10.36253/cambio-19275
https://doi.org/10.36253/cambio-19275
https://www.fupress.com
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
https://creativecommons.org/publicdomain/zero/1.0/legalcode
mailto:gianprimo.cella@unimi.it


6 Gian Primo Cella

propone, in polemica con altre versioni (associazione nella edizione italiana della Soziologie o sociation per la rac-
colta simmeliana di Kurt Wolff), la traduzione con il termine socialità (o sociality) sembrandogli atto a «designare 
la formazione di un rapporto tra due o più persone – che non possono in quanto tali esser ritenute costituire più 
che una frazione di una società complessa – e che, grazie al rapporto in cui si riconoscono l’un l’altra una identità 
determinata, escono dallo stato di solitudine o di isolamento, questi due ultimi termini potendo fungere da ‘con-
trari’ di socialità» (Pizzorno, 2007: 17-18). Una strada, se vogliamo, per non ricadere nell’individualismo metodo-
logico (o nel nominalismo) nel momento in cui ci si allontana dall’ “oggetto società”, e si riflette sugli “individui” 
(ammesso che essi esistano senza essere riconosciuti o nominati) e sulle loro relazioni, pur cercando sempre di evi-
tare l’errore di ritenere «che la società sia formata da individui e che gli individui siano i soli possibili soggetti d’a-
zione» (2007: 130). Un errore attraverso il quale si misura la differenza, o la distanza, dalla riflessione weberiana (v. 
Radkau, 2005: 54).

Ne consegue la rinuncia a ricercare «le grandi mappe» per rivolgersi a «rintracciare sentieri nel bosco» in 
grado di scoprire «le forme minime della socialità interpersonale» che permettono di osservare «in fieri le micro-
uscite dallo stato di natura». Da questa rinuncia misuriamo la distanza della riflessione pizzorniana sia dall’indi-
vidualismo che dall’olismo, se si vogliono usare, pur nella loro ambiguità, termini usati comunemente nella teoria 
sociale. Così si esprime nel saggio introduttivo a Il velo della diversità (2007: 26), e queste micro-uscite le ritrove-
remo in molti saggi della raccolta, svelando sia le direzioni del suo pensare, sia il suo stile di lettura degli autori 
classici, sia la sua considerazione inattesa, e inconsueta, dei prediletti Hobbes e Durkheim, entrambi pur nella loro 
distanza storica e teorica, orientati ad approfondire le ragioni e le possibilità dell’ordine sociale, ovvero dell’ordine 
della convivenza della società nel suo insieme.

Certo non sorprende la vicinanza, specie nel rifiuto dell’individualismo, con il Durkheim maturo della stra-
ordinaria, e memorabile, introduzione alla Forme elementari della vita religiosa (1971: 18-19) dove nelle rappresen-
tazioni collettive si distingue fra un essere individuale e un essere sociale, quest’ultimo che certo rappresenta «la 
realtà più alta che possiamo conoscere mediante l’osservazione, cioè la società», ma in una dualità persistente che 
ne configura proprio la sua realtà sui generis:

Questa dualità della nostra natura ha per conseguenza, nell’ordine pratico, l’irriducibilità dell’ideale morale al movente utilitario e, 
nell’ordine del pensiero, l’irriducibilità della ragione all’esperienza individuale. Nella misura in cui è partecipe della società, l’indivi-
duo supera naturalmente sé stesso, sia quando pensa sia quando agisce.

In questo passo quello che colpisce è il termine irriducibilità. Come vedremo Pizzorno declinerà questo termi-
ne attraverso il riconoscimento, dell’uno verso l’altro, degli uni verso gli altri, dove la razionalità assume consisten-
za solo attraverso il riconoscimento di altri, in molteplici cerchie, e la riflessione, o l’ispirazione, durkheimiana sarà 
sempre presente.

Con queste precisazioni è possibile ora riprendere il “pensare alla società” da cui siamo partiti. In questo “pen-
sare” le domande e le sorprese (sono queste le parole chiave), configurano appieno lo stile pizzorniano e il vortice 
conoscitivo in cui viene coinvolto il lettore, o l’uditore più o meno qualificato. È lo stile che conduce in un vorti-
ce potenzialmente senza fine attraverso la fatidica domanda iniziale sul «cosa io possa avere in mente» quando si 
ricerca la risposta alla domanda di spiegazione, un vortice che prosegue dal cosa hanno in mente i soggetti che con-
ducono un corso d’azione, discende verso il senso che assume la ricostruzione di quel corso per le cerchie di osserva-
tori coinvolti o che solo assistono, prosegue verso la spiegazione fornita dalle cerchie di osservatori qualificati (ricer-
catori o teorici sociali che siano), si addensa nella sforzo interpretativo dell’autore Pizzorno, mai appagato, continua 
nella ricostruzione di questo sforzo da parte di altri osservatori (più o meno sicuri nel riuscire a non essere sopraf-
fatti del vortice), e così via. Il vortice è iniziato dalla sorpresa, e dalla connessa domanda di spiegazione. Di questo 
vortice l’autore è consapevole e ne ha fornito immagine in passi significativi di Il velo della diversità, ad esempio 
laddove di fronte a un uditorio sorpreso dalla scoperta di una diversità nella realtà di eventi, pratiche, credenze con 
le connesse contrastanti razionalità, il teorico sociale si rivolge alla produzione di una teoria, una meta-razionalità, 
«capace di dar conto insieme di ciò che è accettato sia nell’una, sia nell’altra situazione sociale» (2007: 39). È un 



7Ri-pensare alla società (o alla socialità). 

modo di procedere di certo non comune nelle scienze sociali, e che svela semmai qualche reminiscenza paretiana, 
verso la quale Pizzorno non ha mai negato una sua particolare sensibilità.

2. Le domande e le sorprese nascono soprattutto dalla ricerca sociologica, che in lunghi decenni di intensa atti-
vità ha visto attraversare una molteplicità di temi, dai rapporti fra comunità e industrializzazione, alla partecipazio-
ne politica, ai conflitti sindacali, alla corruzione politica, alla criminalità organizzata. Ne abbiamo una ammissione 
esplicita da parte dello stesso Pizzorno proprio in riferimento a quel tema del riconoscimento che sarà al centro della 
sua riflessione teorica negli ultimi decenni, quando ammette di esservi pervenuto percorrendo una curiosa “via sin-
dacale” nella ricerca sui conflitti, italiani e europei, negli anni del grande ciclo di lotte 1968-1972, dove avrebbe 
scoperto che gli attori sindacali perseguivano due tipi di obiettivo, quelli certo più scontati di tipo rivendicativo 
(normativi o salariali) ma talvolta quelli orientati ad ottenere il riconoscimento delle controparti, ovvero la legitti-
mazione, e l’identità, come attori rappresentativi e rivendicativi. Sul riconoscimento degli attori-soggetti collettivi 
non si soffermerà a lungo nei decenni successivi, ma la sorpresa e le domande erano scattate, e il riconoscimento 
veniva adottato come concetto centrale della sua argomentazione, capace di contestare l’unicità di una teoria dell’a-
zione razionale.

Altrettanta influenza esercita la “lettura ri-teorizzante dei classici” di cui abbiamo ampiamente parlato in occa-
sione della pubblicazione di quella raccolta La maschera dei classici (2023)2, da molti inattesa o inaspettata, anche 
perché comprendente scritti che appartenevano agli inizi e alla fine della lunga carriera conoscitiva di Pizzorno, 
saltando i decenni dei suoi maggiori impegni di ricerca sociologica e di riflessione nell’ambito della teoria socia-
le e politica, ma anche per questo ancor più significativi, svelando un iniziale coinvolgimento nell’apprendistato 
formativo e poi un debito finale di indubbia riconoscenza. In cosa consistesse questo procedimento di lettura, in 
prevalenza a-contestuale e spesso non distante dai rischi dell’anacronismo, Pizzorno ce l’ha descritto più volte, ad 
esempio nell’incipit di quello scritto su Pareto e la crisi delle scienze del 1973 (non compreso nella citata raccol-
ta) che incontrò ammirazione da parte dei cultori del retaggio paretiano3. Un classico viene generalmente letto nel 
rispetto e nella considerazione del contesto storico in cui è nato, «ma può anche essere letto sapendo che seppure 
abbiamo poco da utilizzare negli specifici concetti da lui proposti, il tipo di domande storiche cui egli cercava di 
rispondere era abbastanza simile al nostro da considerare la sua lettura come un’esperienza “attuale”, un esercizio 
di più nel nostro studio svolto a individuare le domande cruciali della realtà in cui viviamo» (1973: 203). Certo è 
un passo che svela sia la manifesta attrazione per Pareto, sia la sua insoddisfazione per la inadeguatezza della teoria 
paretiana nella riflessione sulla natura della azione razionale, configurandosi più che altro come una teoria delle 
ideologie ovvero delle azioni pseudo-logiche, ma il metodo proposto non è distante da quello decenni dopo seguito 
nella lettura di Hobbes o di Tocqueville.

È una ri-lettura che comprende una sorta di conversazione con i classici, segno di una implicita adesione a quel-
la svolta linguistica che ha caratterizzato molti settori della teoria sociale negli ultimi decenni. È stato un brillante 
teorico sociale americano, Stephen Turner, a parlare di questa «continuing conversation» dove il «commentary 
is governed by the need to keep the conversation interesting in the present» (2004: 157). Ne è un esempio la con-
versazione che Pizzorno intrattiene con Hobbes, nel sorprendente saggio (non accolto con consenso unanime) On 
the Individualistic Theory of Social Order, pubblicato nel volume curato da Bourdieu e Coleman (più dal secondo 
che dal primo) nel 1991, e che si conclude con l’icastica ammissione: «Thus I spoke to Thomas Hobbes. And no 
answer was expected» (ivi: 229), dopo aver sostenuto che la repressione esercitata dallo Stato è solo una delle molte 
possibili fonti dell’ordine sociale, e che l’auto-preservazione è garantita dal riconoscimento reciproco fra gli esseri 
umani, in modo tale che «the roots of social order are therefore to be found in this process of mutual recogni-
tion» (ivi, 227).

2 La Rassegna italiana di sociologia (2, 2024) ha dedicato a questo volume un ricco simposio (a cura di M.Bortolini): La “maschera dei 
classici” di Alessandro Pizzorno (pp.369-424), con gli interventi di R. Sassatelli, D. Della Porta, A. Vannucci, G. Origgi, M. Almagisti, 
R. E. Chesta.
3 È Giovanni Busino a parlare della «raffinata eleganza» dell’interpretazione di Pizzorno (2002: 67).



8 Gian Primo Cella

3. È a questo punto che nell’ambito della riflessione sui requisiti della socialità nel pensiero di Pizzorno irrom-
pe il riconoscimento4 e su di esso si fonda una rinnovata teoria dell’agire sociale. Una teoria ricostruita con efficacia 
da Loredana Sciolla, scoprendone l’affinità implicita con settori molteplici della scienza sociale contemporanea (fra 
i quali l’interazionismo simbolico), ovvero una teoria fondata «non sugli interessi e intenzioni individuali ma sulle 
regole di riconoscimento che organizzano le relazioni tra persone». Il riconoscimento si configura alla base della 
socialità «in quanto senza reciproca attribuzione di identità, nessun individuo ha una realtà distinguibile ed è in 
grado di avere preferenze, valori e di rivendicare diritti» (Sciolla, 2007: 745).

Qualche presupposto lontano possiamo riscoprirlo non solo risalendo alla tesi di laurea con Pareyson sull’arte 
come processo di comunicazione, di non nascosto intento anti-crociano, ma anche nei parigini studi giovanili sulla 
maschera (il saggio degli inizi degli anni ’50 , riscoperto e ripubblicato nel 2005, è ormai ben noto e ammirato), 
ovvero sulla maschera-persona. Sulla maschera “che nasconde e rivela”, e che può in alcune circostanze svelare gli 
aspetti drammatici e conflittuali del riconoscimento. Sulla maschera che l’individuo si pone per essere riconosciuto, 
o sulla maschera che all’individuo viene posta dai «terribili poteri di identificazione». Studi che di certo furo-
no influenzati dall’ atmosfera proveniente da quella «scuola francese di sociologia», così nella autodefinizione di 
Marcel Mauss, che negli anni ’30 doveva lasciare traccia anche nelle riflessioni di hegeliani d’eccellenza come Ale-
xandre Kojève (su questo cfr. Filoni, 2021: 241-245), con i suoi espliciti riferimenti alla teoria del riconoscimento ( 
un condizione che rende possibile non senza conflitti la convivenza degli esseri umani), come sottolineato da Carlo 
Ginzburg (2010) in un illuminante saggio di qualche anno addietro. Quella maschera-persona che vediamo emer-
gere nelle conclusioni della celebre conferenza tenuta dallo stesso Mauss a Londra nel 1938 come Huxley Memorial 
Lecture proprio sulla nozione di persona: 

Da un semplice mascheramento alla maschera, da un personaggio a una persona, a un nome, a un individuo, da questo a un essere di 
un valore metafisico e morale, da una coscienza morale a un essere sacro, da questo a una forma fondamentale del pensiero e dell’azio-
ne: il percorso è compiuto. (ora in Mauss, 1965: 381).

Ispirazioni lontane, domande e sorprese nate dalla ricerca sociologica, ri-letture e “conversazioni” con i classici, 
rendono conto di questa irruzione diffusa del riconoscimento nella riflessione pizzorniana, per spiegare la socialità e 
la convivenza sociale, nonché per elaborare una critica alla teoria dell’azione razionale. Nel già ricordato saggio del 
2000 il riconoscimento è indicato come base di una delle «due grandi concezioni moderne della socialità», ovvero 
«quella di origine hobbesiana del rapporto sociale fondato sul contratto, da una parte; e quella di origine hegeliana 
del rapporto sociale fondato sul riconoscimento, dall’altra» (2000: 213). Nello stesso tempo respingendo quella faci-
le conclusione «sociologistica» (sic!) che farebbe risalire la seconda alle esperienze della società tradizionale e attri-
buire la prima alle moderne società di mercato: «In realtà la concezione del riconoscimento, come del resto quella, 
opposta, del contratto, propone un modello analitico dei rapporti sociali atto a individuarne una loro componente 
costitutiva che è indipendente da situazioni storiche concrete» (ivi: 213).

Ma, lungo il decennio successivo (2000-2010), Pizzorno giunge a superare la distinzione, o la contrapposizio-
ne, netta fra le due concezioni e le due tradizioni. Ed è interessante scoprire come questo superamento avvenga, se 
seguiamo le sue parole, proprio dopo aver teso a «riscostruire la teoria sociologica del riconoscimento nel modello 
hobbesiano» (ora in Pizzorno, 2023: 271). Un percorso, ammettiamolo, in parte sorprendente anche se non privo 
di fascino conoscitivo. Un percorso che aggira il modello di Honneth sulla storia dell’idea e del concetto di rico-
noscimento nelle diverse culture nazionali europee (2019), dove si ammette certo la «novità pionieristica dell’opera 
di Hobbes» e si giustifica in qualche modo il «tentativo [condotto da István Hont, 2015] di vedere in Hobbes 
il grande precursore della teoria del riconoscimento…», un tentativo fondato sul continuo richiamo hobbesiano 

4 Questa “irruzione” permette a Pizzorno di ri-considerare il senso di esperienze di vita passate, come quelle alla Olivetti negli anni 
1953-56, dove l’ambiente della fabbrica poteva costruirsi come una cerchia di riconoscimento: «per usare un termine che non usavo 
allora, ma che mi è familiare oggi come appartenente alla teoria nella quale, continuando a pensare a quelle cose, sono andato ingro-
vigliandomi» (2000b: 273). Altri aspetti biografici indicano queste sensibilità, come la simpatia per l’approccio “drammaturgico” di 
Erving Goffman, un sociologo che, senza successo, sostenne per una chiamata a Harvard come professore.



9Ri-pensare alla società (o alla socialità). 

all’argomento dell’ ambizione a distinguersi e a primeggiare come spinta innata all’agire umano. Per poi conclude-
re, pur apprezzando il tentativo, come «sia poco plausibile l’idea di un Hobbes che avrebbe accreditato per primo 
il ruolo politico decisivo del nostro bisogno di riconoscimento», e questo perché la scoperta delle «pulsioni psi-
cologiche» non entra al centro della sua filosofia politica del contratto (Honneth, 2019: 23-24). Non sappiamo se 
Pizzorno fosse avvertito di queste perplessità, ma forse la sua insistenza nella ri-lettura teorica di Hobbes lo avrebbe 
condotto ad accantonare a superare le origini hegeliane di tali perplessità, come del resto aveva fatto superando la 
distinzione fra i due modelli di fondamento della socialità che aveva proposto nel saggio del 2000.

Non spetta a me certo, con l’incompetenza del sociologo, argomentare in ordine alla plausibilità della lettura 
ri-teorizzante di Hobbes condotta da Pizzorno, anche se posso osservare come in essa siano ritrovabili non pochi 
punti di contatto (ammessi dallo stesso Pizzorno) con la lettura di uno degli interpreti d’elezione del retaggio hob-
besiano, Leo Strauss. Così nel suo La filosofia politica di Hobbes (1936, I ed.):

Poiché il naturale appetito dell’essere umano non è altro che un desiderio di superiorità sugli altri, e di riconoscimento da parte degli 
altri di questa superiorità, gli aspetti particolari dell’appetito naturale -le passioni- non sono altro che i modi particolari del desiderio 
di superiorità e di riconoscimento (2022: 88).

In accordo con la definizione di Hobbes, l’onore di un uomo consiste nel riconoscimento da parte degli altri della sua superiorità su di 
loro (ivi: 129).

Il desiderio di superiorità può peraltro trasformarsi in vanagloria5, e come tale inadeguato a fondare una con-
vivenza civile, ma il ruolo del riconoscimento persiste. Così scriveva Pizzorno in un testo inedito, che mi permetto 
di citare, preparato nel 2016 per un piccolo seminario “hobbesiano” nella sua casa sulle colline fiorentine: «si può 
immaginare che il passaggio verso la società civile avvenisse non tanto per l’accumularsi di folle umane vogliose 
di firmare un contratto collettivo volto a riconoscere il potere di un sovrano, bensì emanasse da una moltitudine 
di incontri in cui le parti si giudichino a vicenda capaci dei giudizi che possono esprimersi negli incontri umani». 
Emergeva qui, piacevolmente, il lato sociologico del riconoscimento come fondamento della socialità, nella forma 
di una «micro-uscita» dallo stato di natura.

4. Resterebbe da riflettere sulla singolare attrazione mostrata da Pizzorno, lungo tutta la sua elaborazione teori-
ca, verso due teorici politico-sociali che non possono certo essere affiancati in modo scontato: Hobbes e Durkheim. 
Un accostamento ora reso più intelligibile, e facilitato, dalla pubblicazione (nel 2011) delle lezioni del corso per 
l’abilitazione all’insegnamento della filosofia che Durkheim tenne a Bordeaux nel 1894-95, proprio su Hobbes (e 
in particolare sul De Cive), riportato negli appunti di Marcel Mauss. Un trascrittore d’eccezione che può ridurre 
la consueta diffidenza con cui talvolta si accolgono questi recuperi dal passato. L’interpretazione durkheimiana è 
per molti tratti sorprendente, ma non lo sarebbe stata per Pizzorno, che penso non conoscesse questo piccolo libro. 
Nelle lezioni si afferma che «Hobbes non crede che l’uomo sia radicalmente a-sociale; riconosce in una nota [del 
De Cive] che la solitudine perpetua è insopportabile all’individuo, che la [coscienza?] che hanno gli uomini gli uni 
degli altri fa sì che si ricerchino, si riuniscano» (Durkheim 2021: 52). Pizzorno avrebbe precisato: si riconosca-
no, non esitando a identificarsi con uno dei passi finali del corso, laddove «è possibile dire che secondo Hobbes la 
società politica stessa è fondata sulla natura dell’uomo, non a causa delle passioni ma razionalmente» (ivi: 94-95). 
E ancor di più con le battute conclusive dove Durkheim identifica i due volti della dottrina hobbesiana, con le con-
nesse ripetute difficoltà interpretative: «liberale e autoritaria, monarchica e democratica, artificialista e naturalista. 
Essa è di una complessità che ne rende l’interpretazione laboriosa per noi, perché tenta di legare l’essere sociale agli 
altri partendo dall’individuo, un essere che può svolgere il suo ruolo unicamente se la vita sociale presenta determi-

5 Se l’immaginazione della propria superiorità “si fonda sull’esperienza delle proprie azioni passate equivale alla fiducia in sé stessi, ma 
se si fonda sull’adulazione altrui o se la si suppone soltanto per il piacere delle sue conseguenze, è chiamata VANAGLORIA”. Così nel 
Leviatano (Traduz. Pacchi), cap. VI, p.89.



10 Gian Primo Cella

nate condizioni» (ivi: 101). Un secolo dopo Pizzorno proprio su questo ruolo e su queste condizioni avrebbe misu-
rato la sua riflessione.

Nel percorso teorico di Pizzorno fra filosofia e sociologia potremmo peraltro scoprire un vuoto, sul versante 
sociologico (e storico), quello che riguarda il dove si manifesta e si struttura il riconoscimento. Di un altro vuoto 
di simile natura teorica Pizzorno era stato ben consapevole, quello che si riferisce al ruolo dei confini nell’esercitare 
quella delimitazione e quelle distinzioni che permettono a un gruppo di staccarsi dalla moltitudine e dalla comu-
ne insicurezza, tragica e minacciosa, per stringere un patto di protezione. Perché quel gruppo e non altri? Come 
si distingue da altri gruppi e come si considera unito? Per poi continuare: «la domanda non si può considerare 
oziosa, né basta consegnarla a un’indagine storica, in realtà contiene un problema teorico, che mette in gioco il 
modello, e che formulerei così: se quel gruppo di uomini […] supera la paura congenita e accetta di incontrarsi e 
stringere un patto, vuol dire che esiste qualche criterio che, prima del patto, serve a distinguere quel gruppo da altri 
gruppi» (2023: 256). Da questa domanda l’invito ad occuparsi dei confini, dei loro significati e dei loro compiti 
di distinzione specie per contrapposizione, anche se l’invito non sarebbe stato facilmente accettabile da Hobbes in 
quanto indicante un criterio unificante prima della garanzia e della rappresentanza unitaria del Sovrano6. Anche da 
questo si promuoveva la lettura ri-teorizzante. Ma le domande su quella che potremmo chiamare come una sorta di 
localizzazione spazio-temporale del riconoscimento potrebbero continuare, anche oltre Hobbes, e non riguardare 
solo il chi (individui o gruppi) lo manifesta ma anche il dove lo si esercita (incontri casuali o organizzati, occasioni 
religiose o politiche, scambi culturali, conflitti, cerchie sociali, reti più o meno informali, ecc.) e il quando se non ci 
si limita alla micro-uscita originaria dallo stato di natura. Un dove e un quando che apre il terreno alla riflessione 
sociologica e che, per non soccombere alla dispersione provocata dalla indeterminatezza di definizione degli expla-
nandum (quello che si vuole spiegare e a quale livello), dovrà essere orientata da una non rinunciabile teoria sociale 
sui rapporti micro-macro (solo abbozzata in Pizzorno) assimilabile a quella, tanto per intendersi, elaborata da James 
Coleman (1990) nei suoi Foundations, ovvero una teoria sociale e non tanto, come è più consueto, una ricostruzio-
ne storica delle teorie sociali che su questo decisivo rapporto non hanno fatto certo mancare le argomentazioni.

5. Quello del dove e del quando individua un percorso iniziato da Pizzorno nel prezioso piccolo libro sui giu-
dici e sul “controllo della virtù “del 1998, e in altri casi sfiorato come sul tema, non alieno da tratti autobiografici, 
del rapporto fra reputazione (frutto del riconoscimento dei pari) e visibilità (effetto di un riconoscimento a senso 
unico) in riferimento ai grandi filosofi e teorici sociali o politici dell’ultimo mezzo secolo (2007: 243-44). Nel sag-
gio sui giudici si affronta il ruolo politico del riconoscimento richiamando la necessità (rinviata ad altro momento) 
di coinvolgere la sfera pubblica, e i suoi mutamenti nelle diverse fasi storiche, con le attività che in essa si svolgono: 
«Dobbiamo quindi assumere che l’attività che vi si svolge produce un bene specifico, ambìto in quanto tale degli 
attori politici, e che potremmo chiamare del riconoscimento politico» (1998: 29-30). In questo senso il riconosci-
mento politico si configura come una specificazione localizzata, non necessariamente caratterizzata dalla dialetti-
ca della reciprocità, nella più comprensiva categoria del riconoscimento di ordine micro-sociale attraverso la quale 
Pizzorno aveva riflettuto nella ricerca dei fondamenti della socialità. In modo esplicito se ne occuperà in uno dei 
suoi ultimi scritti, forse un poco trascurato dai commentatori, quello dedicato al mandante immaginario, ovvero 
al mandante che si immagina stia dietro ai protagonisti nella sfera pubblica, differenziandosi in questo (come luogo 
delle potenzialità alternative) dalla formalità della sfera politico-elettorale: «i partecipanti devono essere interpreta-
ti come agenti che agiscono nell’interesse di mandanti immaginari; o almeno come curatori di interessi di persone 
o gruppi che non sono a conoscenza che quegli agenti stanno operando in loro nome» (Pizzorno, 2008: 20). Nella 
sfera pubblica il riconoscimento si configura come una sorta di moneta circolante nelle cerchie che la compongo-
no, entro circostanze che la favoriscono promuovendo una fiducia uni-direzionale, in grado talvolta di attivare e di 
orientare anche l’agire di soggetti collettivi. 

6 Si veda questo passo dal celebre cap. XVI del Leviatano: «Infatti è l’unità di colui che rappresenta, non quella di chi è rappresentato, 
che rende una la persona; ed è colui che rappresenta che dà corpo alla persona e ad una persona soltanto. Né l’unità in una moltitudi-
ne si può intendere in altro modo» (Hobbes, cit.: 176).



11Ri-pensare alla società (o alla socialità). 

È evidente il richiamo a quella che resta la più celebre e conosciuta opera di Habermas (nella ammissione 
dell’autore stesso), ovvero Strukturwandel der Öffenttlichkeit del 1962, seguita poi da una nuova edizione con una 
lunga prefazione nel 1990. Mi sembra che la considerazione di quest’opera magistrale, e soprattutto delle sue ri-pro-
posizioni possa costituire un percorso molto appropriato per continuare a ri-pensare alla società secondo le inten-
zioni di Pizzorno, ma purtroppo senza le sue eccezionali capacità di riflessione. 

Come è noto, la ricerca originaria di Habermas era dedicata alla sfera pubblica borghese, in una situazione in cui 
si poteva contare su una netta separazione fra ambito pubblico e ambito privato, per cui «il carattere pubblico dei 
privati raccolti in pubblico – che media lo Stato con i bisogni della società- ineriva esso stesso all’ambito privato. A 
misura che ambito pubblico e ambito privato si compenetrano questo modello diventa inapplicabile» (2001: 203). Si 
intravedono qui, nel testo originario, i mutamenti che irromperanno con la diffusione dei mezzi di comunicazione 
di massa e ancor di più con il dominio di internet e dei social networks. Il riconoscimento come fondamento di una 
socialità che costruisce una società civile, e fonda un sistema politico, si disperde, non ritrovando più le condizioni 
ambientali richieste. Non c’è più quella sfera pubblica borghese che «può essere concepita in un primo momento 
come la sfera dei privati riuniti come pubblico» (ivi: 33). Quella sfera dove si forma un riconoscimento che fonda la 
socialità, ma che può essere esercitato nella politica, o contro di essa, da soggetti individuali o collettivi.

Ma, quasi incredibile se si considera la sua veneranda età, Habermas non ci lascia soli e, con un piccolo libro, 
sorprendente e illuminante, del 2022, Nuovo mutamento della sfera pubblica e politica deliberativa, riesce a dire sul-
la società della rete formata dalla tecnologia più di tanta alluvionale letteratura sull’argomento da cui siamo travolti 
in questi anni. Svanisce la distinzione fra “pubblico” e “privato”, e «quindi il senso inclusivo della sfera pubblica» 
(2023: 64). Non solo si perde il capitale sociale originario, ma si avvia la sua ricostruzione attraverso procedimenti 
in buona parte virtuali. Gli spazi creati, il dove del riconoscimento, «sembrano acquisire una peculiare intimità 
anonima: secondo gli standard precedenti, non possono essere intesi né come spazi pubblici né come spazi privati, 
ma piuttosto come una sfera di comunicazione prima riservata alla corrispondenza privata e ora gonfiata a mo’ di 
sfera pubblica […] La sfera pubblica non strutturata viene prodotta innanzitutto dai commenti dei lettori e dai like 
dei follower» (ivi: 66). 

Non sappiamo se si formi una “nuova socialità” ma di certo la sua considerazione potrebbe arricchire e svilup-
pare il riconoscimento pizzorniano. Il fascino degli inizi7 della socialità, accompagnato dalle letture ri-teorizzanti 
dei classici, potrebbe condurci a scoprire i significati della nuova sfera pubblica, i suoi paradossi, le sue drammatiche 
e inattese evoluzioni, le sue improbabili e instabili classificazioni fondate su criteri del tutto virtuali. Un buon lavo-
ro per i più giovani.

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

Busino G. (2002), Introduzione alla lettura dell’opera di Vilfredo Pareto, in Vilfredo Pareto (1848-1923), L’uomo e lo 
scienziato, a cura di G. Manca, Milano: Libri Scheiwiller, 19-68.

Coleman J. (1990), Foundations of Social Theory, Cambridge: Harvard University Press.
Durkheim É. (1971), Le forme elementari della vita religiosa, ed. orig. 1912, Milano: Edizioni di Comunità.
Durkheim É. (2021), Appunti su Hobbes. Un corso di É. Durkheim nei quaderni di Marcel Mauss, a cura di J.F. Bert, 

Bologna: Marietti 1820.
Filoni M. (2021), L’azione politica del filosofo. La vita e il pensiero di Alexandre Kojève, Torino: Bollati Boringhieri.
Ginzburg C. (2010), Lectures de Mauss, in «Annales», 6: 1303-1320.
Habermas J. (2002), Storia e critica dell’opinione pubblica, trad. dall’ed. ted. 1990, Roma-Bari: Laterza.

7 Questo fascino per Pizzorno non acquista la dimensione etno-antropologica che fonda il pensiero di Lévi-Strauss, quando parla di 
«donner pour point de départ à nos réflexions la grandeur indéfinissable des commencements» nelle pagine finali dell’indimenticabi-
le Tristes tropiques (2011: 471). Ma il fascino degli inizi è di certo attivo nella ri-lettura di Hobbes che Pizzorno conduce.



12 Gian Primo Cella

Habermas J. (2023), Nuovo mutamento della sfera pubblica e politica deliberativa, a cura di M. Calloni, Milano: Raf-
faello Cortina.

Hobbes T. (2008), Leviatano, a cura di A. Pacchi, ed. orig. 1651, I Classici del Pensiero, Milano: Mondadori.
Honneth A. (2019), Riconoscimento. Storia di un’idea europea, Milano: Feltrinelli.
Hont I. (2015), Politics in Commercial Society, Cambridge: Cambridge University Press.
Lévi-Strauss C. (2011), Tristes Tropiques, ed. orig. 1955, Paris: Librairie Plon.
Mauss M. (1965), Teoria generale della magia e altri saggi, introd. di C. Lévi-Strauss, Torino: Einaudi.
Pizzorno A. (1973), Pareto e la crisi delle scienze, in «Rivista di Filosofia», LXIV, 3: 203-218.
Pizzorno A. (1991), On the Individualistic Theory of Social Order, in Bourdieu P. e Coleman J.S. (a cura di), Social 

Theory for a Changing Society, Boulder (CO): Westview Press: 209-234.
Pizzorno A. (2000a), Risposte e proposte, in della Porta D. et al. (a cura di), Identità, riconoscimento, scambio, Roma-

Bari: Laterza: 197-245.
Pizzorno A. (2000b), Seconda università o primi passi nella realtà?, in della Porta D. et al. (a cura di), Identità, rico-

noscimento, scambio, Roma-Bari: Laterza: 246-298.
Pizzorno A. (2005), Saggio sulla maschera, con intervista di R. Sassatelli, in «Studi culturali»: 69-109.
Pizzorno A. (2007), Il velo della diversità. Studi su razionalità e riconoscimento, Milano: Feltrinelli.
Pizzorno A. (2008), La sfera pubblica e il concetto di mandante immaginario, in «Sociologica», 3: 1-22.
Pizzorno A. (2023), La maschera dei classici. Leggere i maestri della teoria sociale, a cura di G.P. Cella, Roma-Bari: 

Laterza.
Rositi F. (2020), L’oggetto società. Studi di teoria sociologica, Pavia: Pavia University Press.
Sciolla L. (2007), Pizzorno e i fondamenti non individualistici della teoria sociale, in «Rassegna italiana di sociolo-

gia», 48, 4: 738-747.
Strauss L. (2022), La filosofia politica di Hobbes, ed. orig. 1952, a cura di C. Altini, Pisa: Edizioni ETS.
Turner S.P. (2004), The Maturity of Social Theory, in Camic C. e Joas H., The Dialogical Turn, Lanham (MD): 

Rowman & Littlefield.


	Points of view
	Ri-pensare alla società (o alla socialità). 
Note su Alessandro Pizzorno
	Gian Primo Cella
	Monographic Section
	Decentrare il sapere: per un dialogo tra Nord e Sud
	Valeria Ferraris1, Rosalba Altopiedi1, Giulia Fabini2
	One hundred years of denialism: banishing asbestos to other’s lungs
	Marília de Nardin Budó
	L’estrattivismo tra violenza sistemica, dinamiche neocoloniali e danni ambientali. Prospettive teoriche e di ricerca-azione
	Thomas Aureliani
	Elementi e connessioni teoriche per un abolizionismo dal Sud Globale
	André R. Giamberardino
	Per una ciritica al concetto di resilienza occidentale a partire dal sumud palestinese
	Giulia Giraudo
	Scienza e cultura a confronto nella crisi Xylella: saperi, epistemologie e conflitto nel Sud Salento
	Angelo Galiano
	In-between: il contributo del femminismo rom alla decolonizzazione delle scienze sociali
	Claudia Mantovan
	Provincializzare gli studi sulla notte: l’in/formalità del divertimento notturno torinese
	Enrico Petrilli
	Open Essays and Researches
	Celibacy and sexual abuse: is there a link?
	Marco Marzano
	Philanthropic foundations as field-builders: insights from two emblematic Italian cases
	Paola Arrigoni
	La forza dei luoghi. Traiettorie biografiche e orizzonti di attesa di giovani imprenditori del Nord e del Mezzogiorno
	Ciro Cangiano
	Network Impresa 4.0: continuità o riconfigurazione dei sistemi regionali dell’innovazione?
	Gianluca Scarano1,*, Gianmaria Lugi Pessina1, Marco Di Gregorio2, Lorenzo Bazzano1
	Comunicazione aziendale e sostenibilità: uno sguardo critico sul green advertising
	Luna Provenzi

