
Cambio Vol. 15, n. 29: 227-231, 2025

Firenze University Press 
www.fupress.com/cambio

ISSN 2239-1118 (online) | DOI: 10.36253/cambio-19287 

Citation: Ricci, O., & Guareschi, M. 
(2025). Houria Bouteldja, Maranza di tutto 
il mondo unitevi. Per un’alleanza dei 
barbari nelle periferie, in «Cambio. 
Rivista sulle trasformazioni sociali», 
Vol. 15, n. 29: 227-231. doi: 10.36253/
cambio-19287 

© 2025 Author(s). This is an open 
access, peer-reviewed article pub-
lished by Firenze University Press 
(https://www.fupress.com) and distrib-
uted, except where otherwise noted, 
under the terms of the CC BY 4.0 
License for content and CC0 1.0 Uni-
versal for metadata.

Data Availability Statement: All rel-
evant data are within the paper and its 
Supporting Information files.

Competing Interests: The Author(s) 
declare(s) no conflict of interest.

Book Review - Standard
Houria Bouteldja
Maranza di tutto il mondo unitevi. Per un’alleanza dei barbari nelle periferie
Derive&Approdi, Roma 2024
(ed. or. Beaufs et barbarés. Le pari du nous, La fabrique, Paris 2023)

Maranza di tutto il mondo unitevi!: il titolo scelto per la traduzione ita-
liana del libro di Houria Bouteldja è senza dubbio felice dal punto di vista 
editoriale, mettendo il relazione il libro con una tipologia sociale oggetto di 
un’ondata di panico morale e, per di più, con la dimensione provocatoria 
di un’assunzione in positivo dei destinatari di una pressoché unanime stig-
matizzazione. Si tratta di un meccanismo già osservabile riguardo ad altre 
figure socialmente stigmatizzate – dal tamarro televisivo degli anni Novan-
ta al maranza dei social media contemporanei – per le quali etichette nate 
come denigratorie possono trasformarsi in segni distintivi di appartenenza 
e di resistenza simbolica. In questo processo, l’insulto iniziale si carica di 
un valore performativo: il soggetto stigmatizzato si appropria del termine, 
ne amplifica i tratti in chiave autoironica o provocatoria, trasformando il 
“cattivo gusto” in uno strumento di distinzione alternativa. Tuttavia, questa 
strategia comporta un’ambivalenza di fondo: da un lato mina le gerarchie 
del gusto imposte dall’alto; dall’altro rischia di fissare e persino rafforzare 
lo stereotipo originario, cristallizzando l’immagine pubblica in una carica-
tura reiterata. Dal punto di vista dei contenuti, invece, il titolo risulta deci-
samente fuorviante. L’originale chiama in causa due distinti gruppi Beaufs 
e Barbares, con l’allusione, nel sottotitolo (Le pari du nous) , al fatto che le 
due componenti possano essere oggetto di una scommessa di tipo politico. 
Ma chi sono le figure evocate? Iniziamo dai primi. 

Beauf, originariamente sta per beau-frère, ossia cognato. Si trattava di 
un personaggio del fumettista Cabu, le cui avventure erano proposte a par-
tire dai tardi anni Settanta da “Le Canard enchaîné”. L’idea era quella di 
rappresentare una figura tutto sommato familiare, quella del parente rozzo 
e pieno di certezze, il cognato o magari il cugino, con cui tutti noi abbiamo 
avuto qualche esperienza nelle riunioni di famiglia: colui che dice battute 
che non fanno ridere e risultano sgradevoli alla maggior parte dei presenti, 
che stentoreamente afferma verità che immagina universali dando per scon-
tato un unanime consenso degli astanti, che incarna un machismo compia-
ciuto improntato a omofobia, misoginia e razzismo. Si tratta di un profilo 
che lo stesso Cabu aveva fatto evolvere nel corso del tempo. Alla caratteriz-
zazione provinciale degli inizi, che rimandava a un personaggio con baffi, 
pancia, maglia a righe e altri tratti del français de souche, ne sono seguite 
versioni progressivamente più urbane e periurbane, con tanto di Suv, abiti 

http://www.fupress.com/cambio
https://doi.org/10.36253/cambio-19287
https://doi.org/10.36253/cambio-19287
https://www.fupress.com
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode
https://creativecommons.org/publicdomain/zero/1.0/legalcode


228 Oscar Ricci, Massimiliano Guareschi

firmati e migliore forma fisica, sulla base però di una radicalizzazione degli stessi umori ideologici. Il termine, in 
Francia, ha finito, al di là dei vincoli di parentela, per indicare in termini sprezzanti una certa tipologia di maschio 
bianco appartenente alle classi subalterne al quale si accompagna un corrispettivo femminile, presentando analogie 
con l’americano white trash. Solo apparente, invece, è la sovrapposizione con l’inglese chav, maggiormente connota-
to in senso giovanile e sottoculturale e, per questo più prossimo a maranza, fatta salva una maggiore connotazione 
di quest’ultimo nel senso di giovane con background migrante. 

Il termine “maranza”, divenuto in Italia popolare attraverso i social media e ampiamente impiegato dai media 
mainstream, designa una figura maschile (meno spesso femminile) caratterizzata da un’estetica appariscente, com-
portamenti ostentati e un’appartenenza percepita a contesti urbani popolari e multiculturali. Il maranza è asso-
ciato a codici stilistici specifici (tute da ginnastica, collane vistose, tagli di capelli sgargianti), all’ascolto di certo 
tipo di musica (trap italiana, ma anche dance commerciale) e a un atteggiamento aggressivo o semplicemente “poco 
educato”. La rapida diffusione del termine “maranza” negli anni Venti del Duemila ricorda da vicino la traiettoria 
che il termine “chav” ha avuto nel Regno Unito negli anni Zero: da espressione usata in contesti locali o giovanili 
a etichetta nazionale fortemente mediatizzata, caricata di valenze morali e sociali, e capace di condensare, in forma 
semplificata, ansie collettive legate alla devianza, alla marginalità urbana e alle trasformazioni del gusto popolare. 
Forse non è privo di significato che ciò avvenga proprio in questo decennio, quando le condizioni economiche e 
sociali – segnate da precarietà diffusa, polarizzazione del mercato del lavoro e ridefinizione dei consumi giovanili – 
ricordano da vicino quelle che, nel Regno Unito degli anni Zero, avevano favorito la nascita e la circolazione capil-
lare del termine “chav”. La parabola della parola maranza sembra raccogliere quella stessa eredità, declinandola in 
un contesto propriamente italiano: una sorta di localizzazione tardiva di un immaginario che, pur nato altrove, ha 
trovato nel mutato ecosistema socio-mediatico e culturale italiano un terreno fertile per riformularsi.

I barbares di cui parla Bouteldja costituiscono un gruppo molto più ampio, coincidente con le popolazioni di 
discendenza coloniale, consegnate nello spazio dello “stato razziale” francese a una condizione di subalternità e stig-
matizzazione. Si tratta di quella che Sarkozy definiva “racaille”, con riferimento ai giovani di certe banlieu inclini al 
riot, ma non solo. Più in generale, il riferimento è a coloro che abitano quelli che, a partire da un controverso libro 
di Georges Bensoussan, sono stati definiti i “territori perduti della Repubblica”. Quell’espressione si riferiva ( e rife-
risce) non più, come ai tempi della Quarta repubblica, alla perdita delle colonie ma alla formazione, all’interno del 
perimetro repubblicano, di aree estranee alla legalità e ai valori liberaldemocratici e consegnate al comunitarismo, 
alla barbarie, alla sopraffazione. Attraverso un ribaltamento dello stigma, tale caratterizzazione è ripresa in positivo 
da Bouteldja. Con singolare simmetria, all’idea di una necessaria riconquista civilizzatrice di territori ormai selvag-
gi interni all’Esagono promossa con immaginario coloniale da politici non solo di estrema destra si contrappone 
la proposta di una ripresa della lotta anticoloniale, nelle mutate coordinate spaziali, da parte degli “indigeni della 
Repubblica”. Quest’ultima formula è stata fatta propria da un movimento, fattosi poi partito (Parti des indigénes 
de la république, Pir), di cui Bouteldja è stata fondatrice e, per un certo periodo, portavoce. Si tratta di una ten-
denza politica che, nelle sue diverse forme, ha conseguito consensi marginali suscitando però una forte attenzione 
mediatica, in particolare per le accuse di sessismo, omofobia, fondamentalismo islamico e, antisemitismo, che gli 
sono state rivolte, in diversi casi dovute più a ciò che gli si faceva dire che a ciò che effettivamente diceva. In tale 
contesto, Boutledja è emersa come personaggio mediatico, caratterizzato da tratti sulfurei (sulfureuse è spesso l’ag-
gettivazione con cui la presentano i media d’oltralpe) dal quale ci si aspetta qualche dichiarazione controversa su 
cui si possa imbastire un palinsesto di repliche scandalizzate e di difese più o meno convinte. Ciò ci conduce ad 
alcuni tratti idiosincratici dell’ecologia cultural-mediatica della Francia. A lanciare l’allarme sono immancabilmen-
te i professionisti dell’indignazione, Bernard-Henry Lévy, Pascal Bruckner o Alain Finkielkraut. Seguono, meno 
sguaiate, le posizioni di accademici inclini a esercitare lo spirito critico e il rigore teorico a corrente alternata: che 
criticano come complottismo, richiamandosi alla scientificità dell’individualismo metodologico, il ricorso a nozioni 
quali “razzismo sistemico” o “dominio simbolico”, per cambiare completamente di abiti teorici quando si tratta di 
proporre allarmate analisi sulle tentacolari reti dell’islamo-gauchismo o, più di recente, dell’islamo-palestinismo 
(oggetto di un recente e allarmato libro di Pierre-André Taguieff), che irridono la denuncia dell’islamofobia e fan-
no ricorso sistematicamente all’accusa di antisemitismo, che prendono posizione contro i ricercatori militanti, che 



229Book Review - Standard

sono sempre gli altri, a partire da posizioni egualmente militanti, nonostante si ammantino della retorica paterna-
listica della scientificità. In sintesi, l’impressione è quella di un’assoluta specularità, di una sorta di gioco di ruo-
lo in cui ciascuno sembra dare il meglio di sé per confermare gli stereotipi negativi del fronte rivale: il/la “post/
decoloniale” per cui tutto ciò che è Occidente è il male ed è bene tutto quanto che non lo è; il razionale e saggio 
“occidentalista” per cui vale il contrario. Si tratta di uno schema polarizzante che funziona assai bene per costruire 
trasmissioni televisive di carattere culturale (che in Francia hanno ancora una certa diffusione) o per animare le tri-
bunes di quotidiani e periodici, ma il cui apporto all’analisi della contemporaneità appare del tutto irrisorio e, anzi, 
sortisce l’effetto di anestetizzare il dibattito mettendo l’una contro l’altra due posizioni egualmente unilaterali e 
caricaturali.

Ma torniamo al libro di Bouteldja, si parla di beauf e barbare nell’auspicio di una loro possibile alleanza, nono-
stante tutto lasci pensare che si tratti di due gruppi irrimediabilmente ostili. La prospettiva politica è quelle di una 
ricomposizione fra due frazioni del proletariato, quella bianca sempre più incline ad aderire ai richiami della destra, 
e quella razzializzata priva di un’autonoma capacità di azione politica e usata strumentalmente, come idolo nega-
tivo, al fine di compattare il proletariato bianco intorno all’ordine costituito. Si tratta di un compito che l’autrice 
non ritiene certo agevole, e che tuttavia è individuato come l’unica prospettiva in grado di promuovere un cambia-
mento politico significativo. 

La prima parte del libro si presenta come una ricostruzione, sulla base di una consolidata letteratura storica e 
sociologica, delle modalità attraverso cui la variabile della razzializzazione ha contribuito, nel corso del tempo, a 
spezzare l’unità di classe dentro e fuori dai luoghi di lavoro. Segue un’analisi critica, anch’essa non particolarmente 
innovativa, circa la complicità della sinistra con il colonialismo, dal convinto sostegno della Sfio alla riluttanza del 
Pcf a supportare i movimenti anticolonali, nonché sulla scarsa disponibilità che storicamente le organizzazioni sin-
dacali avrebbero manifestato nel farsi carico della rappresentanza dei lavoratori non français de souche. Schematica-
mente l’immagine è quella di un “compromesso fordista”, in cui l’integrazione nazionale della classe operaia bianca 
attraverso un innalzamento degli standard salariali diretti e indiretti si sarebbe basata sullo sfruttamento intensivo 
della componente ex coloniale. Chiusa quella fase, con l’avvento del neoliberismo, le posizioni economiche e sociali 
del proletariato e delle classi medie bianche sono state completamente destabilizzate. Di conseguenza, non restereb-
be loro che aggrapparsi alle residue condizioni di privilegio nei confronti degli “indigeni”. L’antirazzismo democra-
tico, poi, a parere di Boutledja, lungi dal prendere di mira i meccanismi del razzismo sistemico si sarebbe limitato a 
individuare capri espiatori da esporre alla pubblica riprovazione. E tale figura si incarna appunto nel beauf, rozzo e 
razzista, che si vede quindi rimandata come in uno specchio un’immagine di sé stigmatizzata. La stessa attenzione 
improntata al panico morale nei confronti delle cité contribuirebbe ad alimentare, nei Bianchi poveri, la percezio-
ne che nessuno si interessi a loro e che tutte le attenzioni dello stato e dei media si rivolgano ai barbari. Anche la 
coolness che, in maniera contraddittoria caratterizza le banlieu, luogo di esclusione ma al contempo di innovazione 
estetica, contribuirebbe ad accrescere il rancore beauf. 

Tanto il beauf quanto il barbare (così come il tamarro e il maranza) sono figure liminali, sospese tra fascinazio-
ne e riprovazione, che diventano superfici di proiezione di ansie collettive e strumenti per tracciare confini simboli-
ci tra “noi” e “loro”. In questo senso, il loro richiamo nel titolo non è neutro, ma attiva una catena di significati che 
eccede il contenuto effettivo del libro e rischia di condizionarne la ricezione critica. Il richiamo a quelle figure si 
inserisce in una più ampia dinamica di panico morale, inteso come dispositivo attraverso cui media, politica e opi-
nione pubblica identificano determinati soggetti come minaccia simbolica per l’ordine sociale. In questi processi, 
tratti estetici, stili di consumo, posture corporee o espressioni linguistiche diventano marcatori visibili di devianza 
culturale, funzionali a rafforzare i confini tra un “noi” rispettabile e un “loro” consegnato alla riprovazione. Rispet-
to a pubblici diversi, quindi, la stigmatizzazione di questo o quel gruppo mobilita indignazione e ansia collettiva, 
legittima interventi repressivi o pedagogici, e contribuisce a naturalizzare diseguaglianze di classe e di razza. 

La lettura di Beauf et barbares può risultare interessante non tanto per il valore intrinseco del testo – che resta 
un ibrido fra il pamphlet e il saggio accademico, senza possedere la brillantezza e incisività che dovrebbe caratte-
rizzare il primo o il rigore che ci si potrebbe attendere dal secondo – quanto per il carattere di sintomo che gli può 
essere attribuito circa una serie di dinamiche che caratterizzano il paesaggio politico-culturale della contempora-



230 Oscar Ricci, Massimiliano Guareschi

neità, la distribuzione delle posizioni nella sfera pubblica e le relazioni fra ricerca accademica e stili di militanza. In 
primo luogo, si potrebbero evidenziare i rischi che derivano dall’assunzione in positivo di uno stigma, con gli effet-
ti di reattività che comporta, un dato evidenziato da critici attenti come Gérard Noiriel o Jean-Loup Amselle. Le 
pagine del libro possono essere assunte anche come rappresentative della strutturazione e diffusione di una sorta di 
vulgata postcolonial/decolonial (ridotta a slogan), nella sua declinazione non tanto epistemologica quanto vittima-
ria, in base alla quale gli orrori coloniali costituirebbero la chiave di lettura per interpretare qualsiasi cosa a venire. 
L’impressione è quella di una sorta di ucronia teorica, in cui la realtà continuerebbe a girare su se stessa sulla base 
delle stesse dinamiche e degli stessi schieramenti. Emerge anche il lato oscuro dell’intersezionalismo, nel momento 
in cui si tratta di articolare fra loro le differenti forme di dominio. Significative, in proposito, sono le affermazioni 
di Bouteldja circa il fatto che, presso gli indigeni, le donne devono lottare per i loro diritti” insieme ai loro uomini”, 
tenendo conto di come essi, in quanto vittime del razzismo sistemico, soffrano di una costante umiliazione derivan-
te dal confronto con una dominante mascolinità bianca. Qualunque cosa significhi tale locuzione, in concreto sem-
bra di capire che la conseguenza che si trae è quella di moderare le rivendicazioni e accettare qualche sopruso, visto 
che proverrebbe da un soggetto sofferente e colonizzato. 

Nonostante si ribadisca che la razza non è un dato oggettivo ma un costrutto, derivante dall’interiorizzazione 
di un processo di etichettamento, la netta impressione è che ci si muova in un contesto decisamente organicista e 
comunitarista, in cui gli indigeni e i barbari si presentano come una sorta di gruppo compatto e uniforme, non 
attraversato da linee di frattura e rapporti di potere. Inoltre, se la descrizione dei Bianchi poveri è sempre sarcastica 
e caricaturale, quando si passa ai barbari la penna si tinge di lirismo e il registro retorico assume toni contraddit-
toriamente trionfalistici, che sembrano ricalcare i canoni della propaganda nazionalista. La domanda sorge sponta-
nea, se i discendenti dei colonizzati sono così lucidi, solidali e politicamente determinati come ce li presenta Bou-
teldja, almeno in Francia il problema del loro protagonismo politico non si pone di certo. 

Un punto appare tuttavia centrale, e si potrebbe aggiungere che riguarda non solo Bouteldja ma molta lette-
ratura critica contemporanea posta all’insegna del post/decolonial. Ponendo l’accento sulla questione della razza, 
spesso si finisce per fare sparire quella della classe. In proposito, Bouteldja parla addirittura di una prospettiva di 
“lotta di razze”, riattivando un’immagine legata ad autori remoti quali Boulainvilliers o Hotman. Nonostante 
intenda collocarsi all’insegna di Marx e del marxismo, in effetti, il libro non esprime alcun tentativo di analisi delle 
dinamiche del capitale contemporaneo, della composizione di classe, dei rapporti di lavoro che caratterizzano beauf 
e barbare, delle condizioni materiali della loro riproduzione sociale nell’epoca della finanziarizzazione e del capita-
lismo delle piattaforme o della gig economy. Il livello discorsivo si colloca solo sul piano culturale, spingendosi al 
massimo, anche se in termini vaghi, a quello inerenti le politiche dello stato francese. Di conseguenza, l’auspicata 
possibile ricomposizione dei due gruppi “diversamente dominati” viene individuata sul terreno non del conflitto 
sociale ma in ambito esclusivamente politico, attraverso la messa a valore di una condivisa ostilità all’Unione euro-
pea. Ne discende una prospettiva in base alla quale la riacquisizione delle parte dello stato francese delle préroga-
tives régaliennes potrebbe costituire la precondizione per la costruzione di una nuova nazione nella quale possono 
convergere a pari titolo di dignità i discendenti della metropoli e delle colonie. Si possono nutrire ampie perplessità 
circa la plausibilità di una simile ipotesi, improntata a un sovranismo con ampie coloriture rossobrune. Ma al di là 
del giudizio politico, a colpire è soprattutto la geografia in ritardo di una prospettiva che si vuole decoloniale ma 
sembra rimanere ancorata alle carte del potere di qualche decina di anni fa, con un Occidente che domina incon-
trastato su un Resto equiparato a una congerie di dannati della Terra oppressi e in cerca di riscatto. Nell’attuale 
mondo multipolare in transizione, sappiamo bene che non è così. 

Per concludere, ci piace ricordare un film di qualche anno fa, Les Misérables di Ladj Ly, ambientato fra quel-
li che sarebbero gli indigènes di Montfermeil. Rispetto a La Haine, il film che aveva proiettato su scala globale il 
paesaggio delle cité francesi, si passa da uno schema binario, in cui i giovani della banlieu si confrontavano con la 
polizia (unica manifestazione della presenza dello stato), a uno ternario. Qui nanas e i mecs se la devono vedere non 
solo con la polizia ma anche con una serie di altri attori interni alla “comunità”: politici locali, imam, piccoli boss, 
leader salafiti, imprenditori (morali e immorali) di vario tipo che, in una geografia variabile di conflitto e alleanze, 
esercitano o ambiscono a esercitare la loro fetta di potere sul territorio e a stabilire, in maniera implicita o esplicita, 



231Book Review - Standard

una relazione di convivenza con l’autorità pubblica. All’idea di una neo-etnia compatta degli indigènes che si scon-
tra con le forze del razzismo sistemico, si sostituisce un quadro più articolato, ricco di sfumature, in cui quel razzi-
smo sistemico non smette certo di operare ma per fronteggiare il quale la postura facile e declamatoria dei cosplayer 
dei movimenti di liberazione nazionale del secolo passato non sembra certo la prospettiva adeguata. 

Oscar Ricci & Massimiliano Guareschi


	Points of view
	Ri-pensare alla società (o alla socialità). 
Note su Alessandro Pizzorno
	Gian Primo Cella
	Monographic Section
	Decentrare il sapere: per un dialogo tra Nord e Sud
	Valeria Ferraris1, Rosalba Altopiedi1, Giulia Fabini2
	One hundred years of denialism: banishing asbestos to other’s lungs
	Marília de Nardin Budó
	L’estrattivismo tra violenza sistemica, dinamiche neocoloniali e danni ambientali. Prospettive teoriche e di ricerca-azione
	Thomas Aureliani
	Elementi e connessioni teoriche per un abolizionismo dal Sud Globale
	André R. Giamberardino
	Per una ciritica al concetto di resilienza occidentale a partire dal sumud palestinese
	Giulia Giraudo
	Scienza e cultura a confronto nella crisi Xylella: saperi, epistemologie e conflitto nel Sud Salento
	Angelo Galiano
	In-between: il contributo del femminismo rom alla decolonizzazione delle scienze sociali
	Claudia Mantovan
	Provincializzare gli studi sulla notte: l’in/formalità del divertimento notturno torinese
	Enrico Petrilli
	Open Essays and Researches
	Celibacy and sexual abuse: is there a link?
	Marco Marzano
	Philanthropic foundations as field-builders: insights from two emblematic Italian cases
	Paola Arrigoni
	La forza dei luoghi. Traiettorie biografiche e orizzonti di attesa di giovani imprenditori del Nord e del Mezzogiorno
	Ciro Cangiano
	Network Impresa 4.0: continuità o riconfigurazione dei sistemi regionali dell’innovazione?
	Gianluca Scarano1,*, Gianmaria Lugi Pessina1, Marco Di Gregorio2, Lorenzo Bazzano1
	Comunicazione aziendale e sostenibilità: uno sguardo critico sul green advertising
	Luna Provenzi

