DoONATELLA TRONCA"

«Allora Mania prendera il tamburello e animera alla danza le verginv».

Paradigma_femmumli di danza e conoscenza nel cristianesimo !

Nella sua molteplicita di significati e di funzioni, la danza si offre
come un linguaggio privilegiato di narrazione culturale e religiosa,
in particolare quando a darle forma sono 1 corpi delle donne. Nel
cristianesimo, a partire dai primi commenti al testo biblico, essa
appare insieme come gesto carismatico e veicolo di sapere spirituale,
ma anche come stigma di alterita e devianza.? La danza liturgica
e devozionale, ispirata alla choreia platonica, indicata dal filosofo
come perfetto metro di vita comunitaria ed elemento fondamentale
nell’educazione dell’essere umano nella sua complessita, ¢ descritta

* Universita degli studi di Bologna, Italy
donatella.tronca2@unibo.it; ORCID 0000-0002-9998-637X

1 Questo articolo si iscrive nella cornice del progetto di ricerca Mujeres
danzantes, idolatria y ritos: cultura visual e historia cultural de la danza en la larga
Edad Media: MUDANZA, PID2022-140028NB-100.

2 Per una panoramica di carattere generale sull’ampia questione della
relazione tra danza e cristianesimo nella forbice temporale presa in considerazione,
cfr. Donatella Tronca, Christiana choreia. Danza e cristianesimo tra Antichita e Medioevo,
Roma, Viella, 2022; Ruth Webb, Demons and Dancers. Performance in Late Antiquity,
Cambridge, MA/London, Harvard University Press, 2008; Kathryn Dickason,
Ringleaders of  Redemption. How Medieval Dance Became Sacred, Oxford, Oxford
University Press, 2021. Per la prima eta moderna ¢ imprescindibile il riferimento
ad Alessandro Arcangeli, Davide o Salome. Il dibattito europeo sulla danza nella prima
et moderna, Treviso-Roma, Fondazione Benetton Studi e Ricerche-Viella, 2000; gli
studi di Arcangeli hanno infatti fornito le basi metodologiche per gran parte delle
ricerche successive, anche in rapporto alle epoche precedenti.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>
DOI: 10.36253/sd-19550 - CC BY 4.0 I'T] 2025, Firenze University Press



52 «Allora Maria prendera il tamburello ¢ animera alla danza le verginy

dai Padri della Chiesa come imitazione dei movimenti angelici.* Nel
passo del Devirginibus che fornisce il titolo a questo contributo —«Allora
Maria prendera il tamburello e animera alla danza le vergini»—,
Ambrogio rilegge la danza di Miriam sorella di Mose (Es 15, 19-20)
come prefigurazione della danza delle vergini guidate dalla Vergine
per eccellenza, simbolo di unione mistica e accesso privilegiato al
divino.* In questo contesto, la danza diventa trasmissione di sapere
profetico, una forma di conoscenza incarnata e comunitaria.’
Tuttavia, la stessa danza che celebra la grazia e la spiritualita
femminile puo essere ribaltata in chiave negativa. Questo tipo di
narrazione che, in positivo, metteva al centro la sfera femminile,
offriva un paradigma che si prestava assai docilmente al
rovesciamento, soprattutto in relazione alla piu generale concezione
di inferiorita che si aveva della donna e di chi effettivamente
operava nelle arti sceniche.® E in questa narrazione rovesciata, alle
danzatrici non veniva piu attribuita una forza comunicativa con
Dio ma, al contrario, con la sfera demoniaca, magica, idolatrica e
maledetta. Le danzatrici, soprattutto quelle legate alla scena teatrale
e alla pantomima, vengono presentate come detentrici di un sapere
demoniaco e assimilate a prostitute, possedute ed eretiche; piu tardi,
a partire dalla prima eta moderna, anche a streghe e isteriche.’

3 Perun’analisi dettagliata del legame in Platone tra la danza e il concetto di
cittadinanza, cfr. Lucia Prauscello, Performing Citizenship in Plato’s Laws, Cambridge,
Cambridge University Press, 2014, pp. 105-122.

4 Ambrogio, De virginibus 2, 2, 17 (ed. Franco Gori, in Biblioteca Ambrosiana
14, 1, 1989, pp. 100-240; trad. it. Le vergini, in Giovanni Coppa (a cura di), Opere,
Torino, UTET, 1969).

5 Riflette ampiamente sulla relazione tra 'immagine della danza (cosmica)
e la conoscenza, James Miller, Measures of Wisdom. The Cosmic Dance in Classical and
Christian Antiquity, 'Toronto-Buffalo-London, University of Toronto Press, 1986.

6  Sulla generale condizione della donna nel mondo romano, cfr. Francesca
Cenerini, La donna romana. Modelli ¢ realta, Bologna, I1 Mulino, 2002; Maria Pia
Baccari, Alcune osservazioni sulla condizione della donna nel sistema giuridico-religioso romano,
in Fides, humanitas, ius. Studi in onore di Luigi Labruna, Napoli, Editoriale scientifica,
2007, pp. 253-263; Felice Mercogliano, La condizione giuridica della donna romana: ancora
una riflessione, <I'SDP», 4, 2011, pp. 1-41; Gillian Clark, Women in Late Antiquity. Pagan
and Christian Life-styles, Oxford, Oxford University Press, 1993.

7 Per una panoramica su questi ultimi aspetti, si veda: Isabella Gagliardi,
Licia Butta (a cura di), Dancing in the Dark: la danza come espressione dell’oscurita (secoli
XII-XVII), «Riforma e movimenti religiosi», 16, 2024; Gaia Prignano, La danza
net rituali sabbatici: un excursus nell’immaginario europeo fra Cingue e Seicenlo, in Licia
Butta, Luigi Canetti, Donatella Tronca (a cura di), Schemata, formae e rituali coreutict
tra Antichita, Medioevo ed Eta moderna, «Mantichora. Italian Journal of Performance
Studies», 10, 2020, pp. 101-126.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



DonNaTELLA TRONCA 53

\

E significativo osservare come questa narrazione si costruisca
costantemente attraverso lo sguardo maschile, che assegna significati
e giudizi al gesto femminile, trasformando 1l carisma in marchio
d’infamia.

Le riflessioni che seguono affrontano questo tema prendendo
in esame alcune figure e fonti emblematiche del cristianesimo
tardoantico e medievale. S1 tratta di narrazioni che, pur provenendo
da contesti apparentemente lontani, si intrecciano attorno a quattro
fili conduttori comuni: donne, danza, religione e conoscenza.

1. Salome e le altre: corpr di donne danzanti tra infamia e potere

Quando si considerano 1 rapporti tra cristianesimo e danza,
una frase torna con particolare insistenza: «Dove c’¢ la danza, la
c’¢ 1l diavolo». L’espressione si legge in un’omelia sul Vangelo di
Matteo pronunciata nel IV secolo da Giovanni Crisostomo.® Questa
condanna, ripresa piu tardi dai detrattori della pratica coreutica
anche nella latinita medievale, conobbe una vasta fortuna ed ¢ stata
spesso Impiegata, senza le necessarie precisazioni, per riassumere
la posizione cristiana nei confronti della danza. Negli stessi anni di
Crisostomo, unaltro autorevole padre della Chiesa, Basilio di Cesarea,
esaltava invece come massima gloria e benedizione I'imitazione sulla
terra della danza degli angeli.” Per comprendere quella che ¢ stata
spesso percepita come una contraddizione, o semplicemente ridotta
a mera espressione di metafore astratte, ¢ necessario analizzare in
prospettiva storico-semantica 1 diversi termini utilizzati nella Tarda
Antichita per designare un insieme eterogeneo di pratiche che oggi
traduciamo con il termine danza.

Se consideriamo gli originali greci dei passi patristici appena
menzionati, appare subito evidente come Crisostomo e Basilio usino
due termini diversi per indicare la pratica coreutica: orchesis nel testo
di Crisostomo; choreia in quello di Basilio. Analizzando la storia del
significato dei concetti, la semantica storica permette di evidenziare
come 1 termini non siano mai neutri, e come 1 significati attribuiti
alle parole siano un prodotto della storia culturale.

8  Giovanni Crisostomo, In Matthaeum homilia 48, 3: "EvBa yap 6pynoig, éxet
dafforog (Patrologia Graeca 58, 491). .

9  Basilio di Cesarea, Epistola 2, 2: T{ oov pakapiotepov tod v dyyéhwv
yopeiav v yii ppetobat (ed. Yves Courtonne, Saint Basile. Leitres, 1, Paris, Les Belles
Lettres, 1957).

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



54 «Allora Maria prendera il tamburello ¢ animera alla danza le verginy

Quando Crisostomo diceva «dove c’¢ orchesis 1a ¢’¢ 1l diavolo»
stava descrivendo la performance di Salome (Matteo 14, 6-12; Marco 6,
22-25). Sarebbe sbagliato leggere questa affermazione unicamente
con lo sguardo anacronistico di una condanna vittoriana che non
poteva appartenere all'immaginario tardoantico, perché quella
che Crisostomo sta condannando non ¢ banale lussuria, ma la
spettacolarita con il fine negativo della danza della principessa
biblica.'” Nello spettro semantico greco tardoantico il termine orchesis
fa riferimento alla pratica pantomimica, e lo stesso termine orchestes
sembra avere maggiore diffusione in concomitanza con il successo
di questa forma di spettacolo, e per chiunque intendesse chiamarsi
cristiano questo mestiere era semplicemente inammissibile."
E importante sottolineare come la pratica pantomimica fosse
considerata un mestiere vile e infamante anche dai non cristiani e
come le donne di spettacolo fossero assimilate alle prostitute, tanto
a livello normativo quanto sociale. Salome stessa sembra essere
vittima della sua danza: la fanciulla, infatti, non viene nemmeno
mai menzionata per nome nel testo biblico, e appare come un mero
corpo privo di identita nelle mani delle macchinazioni della sua
incestuosa madre Erodiade.”” Erode, dal canto suo, sembra quasi
assumere un ruolo passivo: legato da un giuramento pronunciato
davanti ai convitati, appare riluttante ma costretto ad assecondare
la richiesta, quasi a malincuore, lasciando che sia la volonta della
donna a prevalere. In questo scenario, la madre manipolatrice non
solo determina ’esito tragico della vicenda, ma trasmette alla figlia
una forma di conoscenza che passa attraverso la danza, utilizzata
come strumento di seduzione e di potere.

In generale, era proprio questo il modo in cui erano viste le
danzatrici nel mondo romano-imperiale, e quindi nel mondo di
Crisostomo: esseri senza diritti, meri corpi da plasmare per il piacere

10 Sulla danza di Salome, cfr. Ruth Webb, Salome’s Sisters: The Rhetoric and
Realities of Dance in Late Antiquity and Byzantium, in Liz James (ed.), Women, Men and
FEunuchs. Gender in Byzantium, London-New York, Routledge, 1997, pp. 119-148;
Barbara Baert, The Dancing Daughter and the Head of John the Baptist (Mark 6: 14-29)
Revisited. An Interdisciplinary Approach, «Louvain Studies», 38, 2014, pp. 5-29.

11 Per un approfondimento sulla questione, cfr. Donatella Tronca, 7o Be
or Not to Be Part of the vita scaenica. Religious and jJuridical Perspectives on the Status of
Dancers and Performers in Late Antiquity, «Mythos. Rivista di Storia delle Religioni», 15,
2021, pp. 188-203.

12 Il nome di Salomeé appare per la prima volta nelle Antiquitaes Fudaicae 18,
136 di Giuseppe Flavio (ed. Benedikt Niese, in Flavu losephi opera, vol. 1-4, Berlin,
Weidmann, 1887-1892 [rist. 1955]).

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



DonareLra TRONCA 55

dell’aristocrazia senatoria. Questa dinamica offre un’evidenza
concreta di una condizione di grave marginalita, anche giuridica,
delle donne che danzavano e che, verosimilmente, trasmettevano
all'interno di gruppi pit o meno coesi le loro conoscenze e 1
saperi tecnici legati alle performance in cui si esibivano. Si trattava
di associazioni che non rappresentavano semplici corporazioni di
mestiere, ma svolgevano anche funzioni di riconoscimento e sostegno
sociale, solidarieta interna e rappresentanza.'?

In questo senso, le fonti relative a Teodora —dapprima
danzatrice, poi moglie dell'imperatore Giustiniano— anche se
appalono quantitativamente scarne, si configurano come una
forma di narrazione particolarmente significativa ed emblematica
per il nostro discorso." Procopio di Cesarea la descrive con toni
diffamatori, associandola alla falsita teatrale e alla dimensione
demoniaca.” 1l testo di Procopio rientra nel genere dell’invettiva
(psogos) e 1 pettegolezzi che narra, conditi anche da notevoli
esagerazioni parodiche, hanno I'intento di diffamare I'intera corte
imperiale; essi contengono «rimproveri e scherno verso Giustiniano
imperatore e Teodora, sua moglie, nonché verso lo stesso Belisario

13 Sul tema, in particolare sulle sociae mimae, cfr. Evelyn Fertl, Mimenvereine
und Collegia, in Fad., Von Musen, Miminnen und leichten Mddchen. .. Die Schauspielerin in
der romischen Antike, Wien, Braumiiller, 2005, pp. 57-66; Live Hov, The First Female
Performers: Tumblers, Flute-gurls, and Mime Actresses, «New Theatre Quarterly», 31,
2, 2015, pp. 129-143; Ruth Webb, Female Entertainers in Late Antiquity, in Patricia
Easterling, Edith Hall (eds.), Greek and Roman Actors. Aspects of an Ancient Profession,
Cambridge, Cambridge University Press, 2002, pp. 282-303; Edward J. Jory,
Associaziont di attort a Roma [1996], in Nicola Savarese (a cura di), Zeatrz romani. Gli
spettacoli nell’antica Roma, Imola, Cue Press, 2015, pp. 194-228.

14 La bibliografia su questi personaggi ¢ molto vasta; per una panoramica
di carattere generale cfr., almeno, Giorgio Ravegnani, Zeodora. La cortigiana che regno
sul trono di Bisanzio, Roma, Salerno Editrice, 2016; Paolo Clesaretti, Zeodora. Ascesa
di una imperatrice, Milano, Mondadori, 2003; Lynda Garland, Byzantine Empresses.
Women and Power in Byzantium, AD 527-1204, London, Routledge, 1999, pp. 11-39.
Si riprendono, di seguito, alcune riflessioni pubblicate in Donatella Tronca, Da
Bassilla di Aquileia a Teodora di Bisanzio: attrict e ballerine nel Tardoantico cristiano, «Greek
and Roman Musical Studies», 13, 2, 2025, pp. 344-366, cui si rimanda anche per
ulteriori approfondimenti bibliografici.

15 Procopio, Storie segrete, ed. Fabrizio Conca, versione italiana di Paolo
Clesaretti, Milano, Rizzoli, 2024'2 [1996]. Sull’autore, le sue opere e il piu generale
contesto, cfr. Averil Cameron, Procopius and the Sixth Century, London, Routledge,
1996 [1985]; Mischa Meier, Federico Montinaro (eds.), 4 Companion to Procopius of
Caesarea, Leiden-Boston, Brill, 2022. Sulla relazione tra Procopio e Teodora, cfr.
Hans-Georg Beck, Lo storico e la sua vittima. Teodora e Procopio, Roma-Bari, Laterza,
1988 [ed. or. 1986].

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



56 «Allora Maria prendera il tamburello ¢ animera alla danza le verginy

e la di lui consorte».'® Le origini modeste di queste donne offrivano
terreno fertile al pettegolezzo di corte e alla diffamazione letteraria:
Procopio le evoca per dipingere mariti deboli, facilmente soggiogati
dalla perfidia coniugale. Non era pero soltanto questione di umile
condizione sociale: il loro legame con la scena teatrale —spazio di
infamia e discredito— aggravava ulteriormente il quadro, e non vi ¢
ragione di ritenere che si tratti di pura invenzione. Procopio racconta
che Teodora era figlia di un guardiano di belve del Circo e che,
appena cresciuta, era entrata nel mondo della scena come prostituta
e ballerina.!” Insiste sul fatto che non avesse alcun talento artistico,
ma solo la capacita di usare il corpo per sedurre e manipolare.'®
Tanto per Teodora quanto per Antonina, la vicinanza al teatro ¢ un
tratto da ritenersi reale e determinante nella percezione pubblica."
Il legame con la dimensione teatrale, infatti, non puo essere
inteso soltanto come artificio retorico: esso rinvia a un contesto
giuridico ben preciso, che contribuiva a determinare conseguenze
tangibili nella sfera politica e sociale. Procopio, in quanto storico
e intellettuale, non poteva permettersi di inventare completamente
1 particolari che riferisce: la puntualita di certi dettagli lascia
trasparire un fondo di realta. Le Storie segrete, redatte quando
Giustiniano era ancora in vita e non pensate per una circolazione
immediata, non avrebbero potuto reggersi su menzogne assolute:
un funzionario della sua statura avrebbe perso ogni credito presso 1

16 Swidae lexicon, IV, ed. Ada Adler, Leipzig, Teubner, 1935, p. 211: to BifAiov
ITpokomiov T xahodpevov AvékSota Poyous kal kwpwdiav Tovotviavod faciréwg
mepiéyel xai e adtod yovaikog Oeodmpag, AAAG priv kal adtod Behioapiov kal
¢ yapetfig adtod. Sulla retorica diffamatoria di Procopio, cfr. Antonio Carile,
Consenso ¢ dissenso_fra propaganda e fronda nelle fonti narratwe dell’eta giustinianea, in Gian
Gualberto Archi (a cura di), Limperatore Giustiniano. Storia e mito. Giornate di studio a
Ravenna (14-16 ottobre), Milano, Giuffre, 1978, pp. 37-93; sulla generale presenza
di questo genere di invettiva nelle biografie antiche, cfr. Janet Fairweather, Fiction in
the Buographies of Ancient Whiters, «Ancient Society», 5, 1974, pp. 231-275.

17 Procopio, Storie segrete, 9, 11.

18 Ibidem, 9, 12s.

19  Sulle relazioni tra Belisario, Antonina e Teodora, cfr. Halina Evert-
Kappesowa, Antonine et Bélisaire, in Johannes Irmsche (ed.), Byzantinistische Beitrdge,
Berlin, Akademie Verlag, 1964, pp. 55-72; Elizabeth A. Fisher, Theodora and
Antonina in the Historia Arcana: History and/or Fiction?, «Arethusa», 11, 1978, pp.
253-279. Sulle altre testimonianze relative alla provenienza sociale di Teodora, cfr.
Susan Ashbrook Harvey, 7%eodora the ‘Believing Queen’: A Study in Syriac Historiographical
Tradition, «Hugoye: Journal of Syriac Studies», 4, 2, 2001, pp. 209-234; Pauline
Allen, Contemporary Portraits of the Byzantine Empress Theodora (A.D. 527-548), in
Barbara Garlick, Suzanne Dixon, Pauline Allen (eds.), Stereotypes of Women in Power:
Historical Perspectives and Revisionist Views, London, Bloomsbury, 1992, pp. 93-103.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



DonNaTELLA TRONCA 57

propri sodali se si fosse limitato a fabbricare tutto. La narrazione di
Procopio deve essere compresa all'interno delle convenzioni della
disciplina retorica antica, che costituiva il principale strumento
di rappresentazione e interpretazione della realta. I suoi racconti
si radicano, pertanto, su dati fattuali, ma vengono rielaborati
attraverso gli artifici della retorica, sia nell’elogio smodato (di cui lo
stesso Procopio aveva fatto ampio uso nelle altre sue opere favorevoli
alla corte) sia nell'invettiva polemica. In questo contesto, le origini di
Antonina e Teodora in ambienti legati allo spettacolo costituivano
un terreno particolarmente favorevole all’attivita diffamatoria: il
teatro e la danza, infatti, si prestavano da sempre al dibattito morale
e filosofico, in ragione dello sguardo ambiguo e contraddittorio che
I’aristocrazia vi rivolgeva.?” Per uomini come Procopio, la sola idea
che una donna della provenienza di Teodora potesse raggiungere la
massima dignita imperiale era insopportabile. Una certa mobilita
sociale, che nel tardo impero romano stava assumendo contorni
sempre piu visibili, appariva infatti come un pericolo diretto per la
conservazione dei privilegi secolari del ceto senatorio e aristocratico,
minacciando di sovvertire 'ordine tradizionale. Gli stessi tratti di
falsita e inganno associati al mondo dello spettacolo confluiscono,
nella narrazione di Procopio, nella caratterizzazione negativa di
Giustiniano: per lui, questo imperatore non era la mimesis di Dio
in terra, bensi un distruttore delle istituzioni, come dimostrava, tra
I’altro, la sua pericolosa inclinazione ad accogliere e favorire gli
stranieri.?!

Eppure, al di 1a del tono denigratorio, lo stesso Procopio lascia
intravederel'immaginediuna’lTeodoraforte,autonomanelledecisioni,
determinata e temuta.?? Tra le sue colpe vi era forse anche quella,
inaccettabile per ’autore, di avere opinioni proprie e di esprimerle.
Ed ¢ ancora lo stesso Procopio a confermarlo consegnandoci,
ma questa volta in positivo, 'episodio piu emblematico di questa
determinazione, riportando 1 dettagli dell'intervento decisivo di

20 Sugli esiti letterari e filosofici di questa ambiguita, cfr. Karin Schlapbach,
The Anatomy of Dance Discourse. Literary and Philosophical Approaches to Dance in the Later
Graeco-Roman World, Oxford, Oxford University Press, 2018. Sulle possibili influenze
subite da Procopio nella descrizione di Teodora ballerina, cfr. Fritz Bornmann, Su
alcuni passt di Procopio, «Studi italiani di filologia classica», 50, 1-2, 1978, pp. 27-37;
Sergi Grau, Oriol Febrer, Procopius on Theodora: Ancient and New Biographical Palterns,
«Byzantinische Zeitschrift», 113, 3, 2020, pp. 769-788.

21 Procopio, Storie segrete, 6, 21; 19, 13.

22 Ibidem, 15, 2.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



58 «Allora Maria prendera il tamburello ¢ animera alla danza le verginy

Teodora in merito alla rivolta di Nika.”> Non si puo escludere che
il fatto di provenire dagli ambienti socialmente complessi e spesso
degradati dello spettacolo rendesse particolarmente resilienti le
persone —e in particolare le donne— che vi gravitavano attorno.
Dopotutto, queste ultime possedevano spesso qualita e astuzia tali da
consentire loro di ottenere notevoli ricchezze e notorieta, e non era
raro che riuscissero a infiltrarsi nei circoli vicini alla corte imperiale.
Ma proprio per la loro potenziale capacita di usare il corpo per
manipolare o ingannare, il diritto romano le colpiva con la nota
di infamia: si trattava di una condizione giuridica che comportava
la perdita di diritti civili e la marginalizzazione sociale.** Era un
marchio morale, ma soprattutto legale. Le attrici e le danzatrici non
potevano testimoniare nei processi, non potevano sposare senatori
o cittadini liberi ed erano considerate alla stregua di criminali che
avessero ricevuto una condanna.

Nel Dugesto, la grande raccolta di diritto romano confluita
nel Corpus Iuris Civilis voluto da Giustiniano, 1 giuristi elencano
con estrema precisione le categorie colpite da wnfamia.”> Secondo
loro, persino 1l solo salire su un palco (scaena) poteva bastare a
compromettere la rispettabilita di una persona. Un vivido spaccato
di questa realta ci1 ¢ offerto ancora da Procopio, quando descrive la

23 Procopio, La guerra persiana 1, 24, in Marcello Craveri (a cura di), Procopio
di Cesarea, Le guerre. Persiana, Vandalica, Gotica, Torino, Einaudi, 1977, pp. 9-184.

24 Per una panoramica di carattere generale sulla questione giuridica
dell’infamia e sulle sue ricadute, cfr. Riccardo Astolfi, La lex Iulia et Papia, Padova,
Cedam, 1995° pp. 49-61; Michele Ducos, La condition des acteurs @ Rome. Données
Juridique et sociales, in Jurgen Blansdord, Jean-Marie André, Nicole Fick (eds.), Theater
und Gesellschaft im Imperium Romanum. Thédtre et société dans Uempire romain, 'Tibingen,
Francke, 1990, pp. 19-33; Catherine Edwards, Unspeakable Professions: Public
Performance and Prostitution in Ancient Rome, in Judith P. Hallett, Marilyn B. Skinner
(eds.), Roman Sexualities, Princeton, Princeton University Press, 1997, pp. 66-95;
Dorothea R. French, Maintaining Boundaries: The Status of Actresses in Early Christian
Society, «Vigiliae Christianae», 52, 3, 1998, pp. 293-318. Valerio Neri, I marginali
nell’Occidente tardoantico. Poveri, “infames’ e criminali nella nascente societa cristiana, Bari,
Edipuglia, 1998, pp. 233-258; Giorgio Vespignani, Considerazion: sulla figura della donna
di spettacolo a Bisanzio nella tarda Antichita, «Bizantinistica. Rivista di Studi Bizantini e
Slavir, 1, 1999, pp. 1-12; Christophe Hugoniot, De infamie a la contrainte. Evolution de
la condition sociale des comédiens sous I’Empire romain, in Christophe Hugoniot, Frédéric
Hurlet, Silvia Milanezi (coor.), Le statut de Cacleur dans PAntiquité grecque el romaine,
Tours, Presses Universitaires Irancois-Rabelais, 2004, pp. 213-240; Tiziana J.
Chiusi, La fama nell’ordinamento romano. I casi di Afrania e Lucrezia, «Storia delle donne»,
6-7,2010-2011, pp. 89-105.

25 Dugesto 3, 2 (ed. Theodor Mommsen, Corpus wris civilis, Berlin, Weidmann,
1889).

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



DonareLra TRONCA 59

reazione dei cittadini liberi che incontravano Teodora per strada:
costoro si voltavano e si allontanavano in fretta, per timore di
sfiorarne le vesti ed esserne contaminati. Non ¢ un dettaglio da poco
che, per esprimere tale effetto corruttivo, Procopio ricorra al termine
miasma, sottolineandone cosi la portata inquinante.?

Per quanto 1 discorsi di Procopio siano segnati dal colore dell’odio
personale, essi restituiscono comunque una condizione sociale reale.
E opinione diffusa che la polemica cristiana contro gli spettacoli
abbia aggravato ulteriormente la marginalita delle ballerine; in
realta accadde il contrario.’” Proprio grazie allinfluenza che tale
dibattito esercito sulla legislazione teodosiana e giustinianea, le
danzatrici poterono accedere a forme di redenzione dallo stigma
legislativo e sociale fino ad allora del tutto impensabili.® La critica
cristiana agli spettacoli aveva infatti messo in luce I'incoerenza di una
societa che osannava cio che, fuori dalla scena, veniva considerato
contaminante. In questa prospettiva, lo sguardo dello spettatore
sulla danzatrice non poteva piu restare distaccato. Rispetto all’epoca
cul risalgono le leggi sull’nfamia raccolte nel Digesto —anche se ancora
attive e operanti— ’avvento e la progressiva istituzionalizzazione del
cristianesimo 1ntrodussero una nuova etica della prossimita: nello
sguardo cristiano, lo spettatore non poteva essere considerato meno
infame della danzatrice. Agostino individuava una contraddizione
profonda nella venerazione, talvolta prossima all’idolatria, di figure
che poi, fuori dalla scena, erano bollate come nfames. Per il vescovo
di Ippona, infatti, ¢ lecito amare solo ci0 di cui non ci si vergogna e
che si desidera imitare, mentre non si deve in alcun modo favorire
cio che si condanna.”

26 Procopio, Storie segrete, 9, 5.

27  Le riflessioni degli autori cristiani contro gli spettacoli sono state molto
studiate e constano di un’ampia bibliografia. Per le ipotesi sulla relazione tra danza,
intesa come orchesis/pantomima, e cristianesimo, reputo fondamentali 1 seguenti
studi: Leonardo Lugaresi, 1/ teatro di Dio. 1l problema degli spettacoli nel cristianesimo
antico (II-1V secolo), Brescia, Morcelliana, 2008; Carla Bino, Il dramma e I"immagine.
Teorie cristiane della rappresentazione (II-XI sec.), Firenze, Le Lettere, 2015; Alessandro
Saggioro, Dalla pompa diaboli allo spirituale theatrum. Cultura classica e cristianesimo
nella polemica det Padri della Chiesa contro gl spettacols. 11 terzo secolo = «Mythos. Rivista di
storia delle religioni», 8, 1996.

28  Sull’influenza della Patristica sul diritto romano nella Tarda Antichita,
cfr. Gian Luigi Falchi, Lmnfluenza della Patristica sulla politica legislativa De nuptiis degli
imperatort romani det secoli IV e V, «Augustinianum», 50, 2, 2010, pp. 351-407.

29 Agostino, sermo 313A = Denis 14 (ed. Germain Morin, Augustinus. Sermones
post Maurinos, in Miscellanea Agostiniana, I, Citta del Vaticano, Tipografia poliglotta

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



60 «Allora Maria prendera il tamburello ¢ animera alla danza le verginy

La legislazione dell’Impero cristiano 1nizio a introdurre forme
di protezione per le danzatrici. 11 Codice Teodosiano, per esempio,
prevedeva che le donne di spettacolo che si convertivano al
cristianesimo potessero abbandonare la professione senza subire
danni giuridici, e fossero libere dal pregiudizio legato al loro
passato.’” Naturalmente, non sappiamo quanto queste leggi fossero
effettivamente applicate in tutte le province dell’Impero. Ma
rappresentavano un primo passo importante: per la prima volta, si
riconosceva alle danzatrici il diritto di scegliere, di cambiare vita, di
riscattarsi.

Con Giustiniano, questo processo conosce un’ulteriore
evoluzione. Nelle leggi raccolte nel Codex lustinianus troviamo norme
che permettono alle ballerine di riacquisire lo stato dignitoso che
avrebbero avuto se non avessero mai calcato la scena.’’ Procopio
stesso fa riferimento a questa legge, sostenendo che fu fatta
appositamente dall'imperatore Giustino I, zio e predecessore di
Giustiniano, per consentire al nipote di sposare Teodora.*? Ma, al di
la delle motivazioni personal, si tratta di una norma che segna un
cambio di mentalita: la legge vuole combattere non solo I'infamia
legale, ma anche il pregiudizio sociale.

Un’altra riforma significativa compare nelle Novellae (e nuove
leggl promulgate da Giustiniano), dove le ballerine vengono liberate
dal giogo dei loro impresari. Questi, infatti, le costringevano a
prestare giuramento di continuare a esercitare le arti sceniche, cosi
da poterle accusare di spergiuro qualora avessero voluto smettere di
danzare. La Novella in questione proibiva agli impresari di imporre
tale giuramento e stabiliva che, in caso contrario, fossero loro stessi a
essere condannati per spergiuro, con ’obbligo di versare una multa
direttamente alla ballerina offesa, affinché potesse ricostruirsi una
vita.*> Questo tipo di leggi mostra un cambiamento profondo: non
solo si vuole proteggere legalmente le ex ballerine, ma si cerca anche

vaticana, 1930).

30 Codex Theodosianus 15, 7, 4; Codex Theodosianus 15, 7, 9 (ed. Theodor
Mommsen, Paul M. Meyer, Theodosiani libre XVI cum Constitutionibus Sirmondianis et
Leges novellae ad Theodosianum pertinentes, Berlin, Weidmann, 1905).

31 Codex lustinianus 5, 4, 23 (ed. Mommsen, Corpus wris civils).

32 Procopio, Storie segrete 9, 51. Sul tema, cfr. David Daube, The Marriage
of Fustimian and Theodora. Legal and Theological Reflections, «Catholic University Law
Review», 16, 4, 1967, pp. 380-399.

33 Novellae 51, pr. et 1 (ed. Mommsen, Corpus wris civilis). Cfr. Joélle
Beaucamp, Le statut de la_femme a Byzance (4e—7¢ siécle). 1. Le droit impérial, Paris, De
Boccard, 1990, pp. 129-132.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



DonNaTELLA TRONCA 61

di rimuovere lo stigma che per secoli aveva colpito chi lavorava nello
spettacolo.

Le leggi giustinianee si inseriscono, tra I’altro, in un pia ampio
quadro di riforme normative volte a garantire una maggiore tutela
delle donne, laddove lenocinio e sfruttamento iniziano a essere
qualificati come crimini contro la donna.** Un esempio significativo
¢ inoltre rappresentato, per le donne libere, dalla disciplina sulla
dote, che per la prima volta assume il carattere di patrimonio
riservato alla moglie, cosi da assicurarle 1 mezzi per provvedere
al proprio sostentamento in caso di divorzio.*> Da qui derivano
anche mutamenti nel lessico giuridico: se in precedenza si parlava
di wmbecillitas o infirmitas sexus, Giustiniano introduce la categoria
di fragilitas, segnalando —almeno in apparenza— un cambiamento
di mentalita. La debolezza femminile non ¢ piu intesa come una
condizione di inferiorita tale da comportare discriminazioni e
incapacita giuridica, ma come una fragilita da proteggere, che
richiede tutela.*

34 Sul tema, cfr. Salvatore Puliatti, Lenocinu crimen, in Fabio Botta (a cura di),
11 dinitto grustinianeo fra tradizione classica e innovazione, Torino, Giappichelli, 2003, pp.
147-216; Salvatore Puliatti, Quae ludibrio corporis sui quaestum faciunt. Condizione

Jemmanile, prostituzione e lenocinio nelle fonti giuridiche dal periodo classico all’eta giustinianea,
in Ugo Criscuolo (a cura di), Da Costantino a Teodosio ol Grande. Cultura, societd, diritto,
Atti del convegno internazionale (Napoli, 26-28 aprile 2001), Napoli, M. D’Auria
editore, 2003, pp. 31-83; Larisa Orlov Vilimonovi¢, Byzantine Feminisms in the Age of
j’ustmzan in Mitko B. Panov (ed.), Identities. Proceedmgs of the 7th International Symposium
“Days of Justinian I, Skopje, 15—16 November; 2019, Skopje, INI, 2020, pp. 91-120.

35 Cfr. Maria Teresa Guerra Medici, / diritti delle donne nella socteld altomedievale,
Napoli, Edizioni Scientifiche Italiane, 1986, pp. 51-64.

36  Sul tema cfr. Joélle Beaucamp, Le vocabulaire de la faiblesse féminine dans
les textes juridiques romains du Ille au Vle siécle, «Revue historique de droit frangais
ct étranger», 54, 4, 1976, pp. 485-508; Suzanne Dixon, Infirmitas sexus: Womanly
Waakness in Roman Law <<T1stchr1ft voor Rechtsgeschledems» 52,4, 1984, pp. 343-
372; Fausto Goria, Il dibattito sull’abrogazione della lex Oppia ¢ la condzzwne gundica
della donna romana, in Renato Uglione (a cura di), La donna nel mondo antico. Atti del
convegno nazionale di studi (Torino 21-23 aprile 1986), Torino, CELID, 1987, pp.
265-303; Helen Saradi-Mendelovici, A Contribution to the Study of the Byzantine Notarial
Formulas: ‘The infirmitas sexus of Women and the sc. Vellelanum, «Byzantinische
Zeitschrift», 83, 1, 1990, pp. 72-90. Per inquadrare il piu generale significato di
questi concetti nel cristianesimo, cfr. Gerard Bartelink, Fragilitas (infirmitas)
humana chez Augustin, «Augustiniana», 4, 2, 1991, pp. 815-828; Giulia Sfameni
Gasparro, La donna nell’esegesi patristica di Gen 1-3, in Umberto Mattioli (a cura di), La
donna nel pensiero cristiano antico, Genova, Marietti, 1992, pp. 17-50; Paola Francesca
Moretti, La Bibbia e il discorso der Padri latini sulle donne. Da Tertulliano a Girolamo, in
Kari Elisabeth Borresen, Emanuela Prinzivalli (a cura di), Le donne nello sguardo degli
antichy autort cristiani. L'uso deu test biblict nella costruzione det modelli femminali e la riflessione
teologica dal I al VII secolo, Trapani, Il Pozzo di Giacobbe, 2013, 137-173.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



62 «Allora Maria prendera il tamburello ¢ animera alla danza le verginy

La politica normativa di Giustiniano va compresa all’'interno
di un contesto in cui I'imperatore percepiva e presentava sé stesso
come portavoce e diretta emanazione del divino. Nel suo caso, tale
convinzione emerge con particolare evidenza dal ricorso costante,
nei testi legislativi, a invocazioni rivolte a Dio, a Cristo e allo Spirito
Santo. Nelle Novellae, queste dichiarazioni di fede sono talvolta
accompagnate da veri e propri spunti teologici, attraverso 1 quali il
legislatore mira ad avvicinare 1 sudditi al bene celeste e a promuovere
I'idea della vita terrena come un’eterna liturgia.’’ Il modello di
riferimento ¢ costituito dai precetti cristiani, che si riflettono anche
nel trattamento delle donne dello spettacolo: per la prima volta,
esse ottengono la possibilita di scegliere e di riscattarsi da uno degli
stigmi sociali piu gravi e discriminanti della civilta romana.

In questo quadro, una piu o meno diretta influenza di Teodora
sullalegislazione giustinianea ¢ difficile da documentare con certezza,
ma non puo essere del tutto esclusa, se si considera che lo stesso
imperatore, nelle Novellae, richiama esplicitamente 1 consigli della
moglie. Egli la definisce infatti «veneratissima consorte donataci
da Dio», e ne presenta la partecipazione come parte integrante
del proprio consilium.*® 11 riferimento sottolinea non solo il legame
coniugale, ma anche la funzione provvidenziale che Giustiniano
attribuiva alla loro unione, quasi a rimarcare che la volonta imperiale
scaturiva da una comune ispirazione divina.

E in questo contesto che si colloca anche la fondazione del
monastero detto Metanowa, situato —secondo la tradizione— su
una riva del Bosforo, all’interno di un edificio che un tempo era
stato un palazzo.” Qui venivano raccolte ex-prostitute, attrici

37  Per una panoramica sull’influenza della teologia in Giustiniano, cfr.
Mario Amelotti, Livia Migliardi Zingale (a cura di), Seritti teologici ed ecclesiastict di
Guustiniano, Milano, Giuffre, 1977.

38  «Haec omnia apud nos cogitantes et hic quoque participem consilii
sumentes eam quac a deo data nobis est reverentissimam coniugem» (N. 8.1).
Sul tema, cfr. Luigi Sandirocco, I/ mito del potere. Teodora e Guustiniano tra pubblico e
privato, Canterano (RM), Aracne, 2019; Johannes Emil Spruit, L'influence de Théodora
sur la législation de Justinien, «Revue internationale des droits de ’Antiquité», 24,
1977, pp. 389-421; Marina Evangelisti, Teodora ¢ la condizione della donna nell’eta
imperiale, « Tesserae iuris», 3, 1, 2002, pp. 359-374; Carmelo Capizzi, Gl spettacoli
nella legislazione di Giustiniano, in Marina Maymone Siniscalchi (a cura di), Spettacoli
conviviali dallAntichata classica alle corti italiane del ‘400, Atti del VII Convegno di
Studio, Centro di Studi sul Teatro Medioevale e Rinascimentale (Viterbo, 27-30
Maggio 1982), Viterbo, Agnesotti, 1983, pp. 91-117.

39  Per un’analisi delle fonti, molto esigue e, in particolare, in relazione al
ruolo di Teodora, cfr. Ulrike Unterweger, The Image of the Empress Theodora as a

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



DonareLra TRONCA 63

e ballerine, destinate a intraprendere una nuova vita comune.
Procopio, nelle Storie segrete, racconta I’episodio con toni polemici
e venati di sarcasmo, sostenendo che alcune donne, per sottrarsi a
una conversione forzata, si sarebbero gettate dalle finestre.* Negli
Edifict, invece, lo stesso autore presenta I'iniziativa di Giustiniano
e Teodora in chiave elogiativa: espressione di sincera devozione
e di un intento purificatore, essa mirava a liberare la societa da
mestieri ritenutl infami e imposti spesso dalla miseria. Il monastero,
inoltre, sarebbe stato dotato di cospicue rendite e arricchito da
costruzioni sontuose, cosl da garantire alle donne una vita dignitosa
e confortevole.”’ La fondazione di Metanoia appare cosi come un
tassello di una piu ampia strategia di riforma morale e sociale, in
cui la coppia imperiale intendeva trasformare gli spazi della citta e,
insieme, le vite de1 suoi abitanti, offrendo anche a donne marchiate
dallo stigma dello spettacolo la possibilita di un riscatto. In questo
senso, I'iniziativa non va letta solo come un atto di pieta privata, ma
come parte integrante di un progetto finalizzato a sostituire modelli
culturali considerati indegni con nuovi paradigmi conformi alla
sensibilita cristiana. Non ¢ forse casuale, allora, che a fronte delle
antiche associazioni di mime e danzatrici emerga ora I'immagine
di una choreea di donne consacrate, come modello alternativo di
esistenza. In questa prospettiva, cio che nel mondo romano era da
sempre stato oggetto di condanna e relegato ai margini della societa
viene superato dalla proposta cristiana di una danza trasfigurata,
segno e anticipazione della liturgia eterna.

2. «Donne mi parves; non da ballo sciolte» (Paradiso X, 79)

L’antropologia cristiana che attribuiva al gesto coreutico
femminile un legame privilegiato con Dio, pur appartenendo a
un immaginario intellettualmente elevato, si rifletteva anche in
pratiche concrete e nella rappresentazione della devozione. Ne sono
testimonianza contesti come le iscrizioni sepolcrali, tra cui spicca
un’epigrafe del cimitero di sant’Agnese a Roma, databile tra la
fine del IV e I'inizio del V secolo, dedicata a una fanciulla di nome
Evodia. Che la ragazza fosse morta in giovane eta puo essere dedotto

Fatron, «Wiener Jahrbuch fur Kunstgeschichte», 60, 1, 2012, pp. 97-108.

40 Procopio, Storie segrete, 17, 5-6.

41 Procopio, Gli edifici 1.9 (ed. Carlo dell’Osso, Citta del Vaticano, Pontificio
Istituto di Archeologia Cristiana, 2018).

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



64 «Allora Maria prendera il tamburello ¢ animera alla danza le verginy

dal fatto che, nell’iscrizione, ¢ lei stessa a consolare 1 suoi genitori nel
modo che segue:

Padre, madre, non le tristi lacrime, non percuotete 1 vostri petti: io
sono infatti giunta nel regno celeste; non il tenebroso Erebo, non la
pallida immagine della morte ma la pace eterna si ¢ impadronita di
me: canto ¢ danzo tra le anime felici e 1 prati ridenti dei beati; tutte
queste cose che premiano Evodia le concede Cristo.*?

L’epigrafe rende esplicita, proprio attraverso il riferimento
alla danza (choreas), la credenza cristiana nella resurrezione dopo
la morte.* E eloquente, in questo senso, il riferimento alla pallida
immagine della morte, che non ha avuto il potere di impadronirsi
di Evodia. Bisogna sottolineare come il termine umago presenti, in
latino, un legame molto stretto con la morte, dal momento che il
suo significato piu antico ¢ quello di calco in cera del defunto.* Il
significato concreto di copia proprio di questo termine, ci permette
di collegarlo all’originario significato di formazione plastica
attribuito al termine figura, che detiene una parentela tematica
con fingere, contribuendo ad avvicinarlo, in determinati contesti,
alla dimensione della finzione e dell’inganno.* Nella prospettiva
cristiana della realta, la morte, insieme alla finzione, puo essere
ascritta a una dimensione genericamente demoniaca. Il diavolo era

42 «((monogramma Christi)) ne tristes lacrimae, ne pectora tundite v[estra],
| o pater et mater nam regna celestia tango; | non tristis Erebus non pallida
mortis imag[o] | sed requies secura tenet ludoque choreas | inter felices animas
et amoena piorum; | praestat haec omnia Chr(istus) g«wae Euodiam decorant»
(ICVR VIII 21015; ILCV 3420): seguo I’edizione e la traduzione di Carlo Carletti,
Epgrafia dev cristiant in Occidente dal I al VII secolo. Ideologia e prassi, Bari, Edipuglia,
2008, p. 224, no. 120. Una riproduzione dell’epigrafe ¢ disponibile nell’Epigraphic
Database — Inscriptions by Christians in Rome (3'-8" century CE) dell’Universita
di Bari: <https://www.edb.uniba.it/epigraph/10800> (08/25). Cfr., anche,
Pasqua Colafrancesco, Un caso_fortunato: dall’integrazione alla ricomposizione di CE 2018,
«Invigilata Lucernis», 29, 2007, pp. 77-83; Antonio Ferrua, Nuove correziont alla silloge
del Diehl “Inscriptiones Latinae Christianae Veteres®, Citta del Vaticano, Pontificio Istituto
di Archeologia Cristiana, 1981, p. 112; Dennis Trout, Fecit ad astra viam: Daughters,
Wives, and the Metrical Epitaphs of Late Ancient Rome, «Journal of Early Christian
Studies», 21, 1, 2013, pp. 18-19.

43 Sulla presenza del tema della resurrezione nel contesto epigrafico, cfr.
liro Kajanto, The Hereafier in Ancient Christian Epigraphy and Poelry, «Arctos. Acta
Philologica Fennica», 12, 1978, pp. 27-53.

44 Cfr. Luigi Ganetti, Frammenti di eternita. Corpi e reliquie tra Antichita e Medioevo,
Roma, Viella, 2002, pp. 114-122.

45  Cfr. Erich Auerbach, Figura [1938], in Studi su Dante, Milano, Feltrinelli,
1999, pp. 176-226.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



DonareLra TRONCA 65

considerato I'ingannatore per eccellenza e, come leggiamo nel libro
della Sapienza (2, 24), era stato lui, a causa dell'invidia, a portare
la morte nel cosmo cristiano. Al contrario, Cristo, sconfiggendo la
morte, liberava gli uomini dal peccato e da qualsiasi forma di falsita.
Per avere prestato fede e aver vissuto secondo la verita rivelata da
Cristo, la fanciulla cui ¢ dedicata questa epigrafe non era morta:
la sua anima e 1l suo corpo erano risorti e calcavano, toccavano
concretamente e tangibilmente il regno dei cieli (regna celestia tango).*®
Evodia era entrata nella choreia degli angeli e delle anime felici e ora
danzava con loro.

I’associazione della danza con la sfera femminile ¢ eloquente
della grazia e dell’armonia che caratterizzavano il contesto coreutico
di matrice platonica poi cristianizzato. L’antecedente biblico piu
Importante, In questo senso, era costituito da Miriam, sorella di
Mose e di Aronne.*’ La danza di Miriam, narrata nel libro dell’ Esodo
(15, 19-20), ¢ legata al passaggio del Mar Rosso: la donna, definita
profetessa, guidava un coro di compagne danzanti e inneggianti.
Esse si esibivano, in perfetta armonia, in una danza di liberazione
e di salvezza. L.a memoria di Miriam ¢ stata ampiamente elaborata
nelle tradizioni successive, soprattutto rabbiniche e patristiche, che,
da prospettive diverse, le hanno attribuito varie qualita: oltre a quella
di profetessa, anche quelle di vergine e di madre.*® Quest’ultimo

46 A proposito di questa epigrafe, 'opinione di Mario Resta, «Cristo vale meno
di un ballerino’» Danza e musica strumentale nel vissuto dei cristiani di el tardoantica, Bari,
Edipuglia, 2021, p. 10, nota 20, che derubrica il riferimento alla danza a mero
topos letterario, sembra rendere poca giustizia dell’effettiva concretezza che veniva
attribuita al corpo risorto e che in questo contesto ¢ bene esplicitata dalla presenza
del verbo tangere, per cui cfr. Colafrancesco, Un caso_fortunato, p. 79. Sul tema della
resurrezione dei corpi nel cristianesimo tardoantico, cfr. Valerio Neri, Forma e bellezza
del corpo risorto nel cristianesimo tardoantico, in 1d. (a cura di), 11 corpo ¢ lo sguardo. Tredici
study sulla visualita e la bellezza del corpo nella cultura antica (Atti del seminario, Bologna
20-21 novembre 2003), Bologna, Patron, 2005, pp. 163-175. Sul Paradiso come
locus amoenus in riferimento a questa epigrafe, cfr. Jaakko Aronen, Locus amoenus
in Ancient Christian Laterature and Epigraphy, «Opuscula Instituti Romani Finlandiae»,
1, 1981, pp. 3-14.

47  Nell’ambito del progetto MUDANZA, Licia Butta sta preparando una
monografia dedicata alla figura biblica di Miriam; il tema delle donne bibliche
danzanti sara inoltre al centro di una mostra virtuale realizzata allinterno dello
stesso progetto. Si veda, per ora, Licia Butta, Danzando come Salomé, esultando come
Miriam, in Licia Butta, Francesc Massip, Ratl Sanchis Francés (a cura di), £/ teatre
del cos. Dansa, espectacle i rituals a la Corona d’Aragé / 11 teatro del corpo. Danza, spettacolo e
ritualy nella Corona d’Aragona, Roma, Viella, 2022, pp. 69-144. Cfr., anche, Patrick A.
Etoughé, La danse de Miriam. Protolype des danses bibliques, Raleigh, Lulu, 2012.

48  Per una panoramica sulla figura di Miriam e sulla sua influenza nelle

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



66 «Allora Maria prendera il tamburello ¢ animera alla danza le verginy

aspetto, particolarmente sviluppato nella tradizione rabbinica,
associa Miriam a una profezia infantile relativa all’annuncio della
nascita di Mose.* In queste tradizioni la figura viene cosl avvicinata
a un ambiente domestico, privato e materno, mentre il racconto
dell’Esodo, anche per il tramite della danza corale, sembrava
presentarla come leader al pari di Mose. Alcuni gruppi cristiani dei
primi secoli utilizzarono infatti il dono profetico di Miriam come
argomento a favore del sacerdozio femminile.*

La danza di Miriam era stata inoltre eletta a modello di
perfezione da Filone, giudeo ellenizzato di Alessandria che, nel I
secolo, aveva descritto 1 costumi di un gruppo filosofico-religioso
composto da uomini e donne che aveva chiamato Terapeuti e
Terapeutridi.®’ Costoro osservavano uno stile di vita contemplativo
con celebrazioni che prevedevano danze corali. Le donne
s’ispiravano alla danza guidata da Miriam: un movimento estatico,
costituito dall’ebbrezza sobria che caratterizzava la conoscenza
profetica; un gesto terapeutico, di cura non solo del corpo ma
soprattutto dell’anima. Nella visione di Filone, Miriam e Mose
presiedono due cori, femminile e maschile, che, uniti in un’unica
sinfonia, celebrano la liberazione. Cosi, la danza di Miriam non
solo diventa paradigma di armonia spirituale e ordine cosmico, ma
anche modello che alimenta una lunga tradizione di riflessioni, nelle
quali la danza femminile rappresenta la celebrazione del carisma
profetico e concede un accesso privilegiato alla conoscenza. Per
quanto I'identita di questa comunita sia difficilmente definibile, il
testo di Filone ha avuto notevole influenza negli autori cristiani della
Tarda Antichita, che certamente non mettevano in dubbio la reale

tradizioni religiose ebraica, cristiana e islamica, cfr. Athalya Brenner (ed.), A Femunust
Companion to Exodus to Deuteronomy, Shefhield, Sheffield Academic Press, 1994, repr.
2001, pp. 166-254; Maria Patrizia Sciumbata, Donne dell’Esodo nella letteratura ebraica
post-biblica: la centralita di Miriam, «Vivens Homo», 25, 2014, pp. 343-357; Ulrike
Bechmann, Mirjam. Maria. Maryam. Intertextuelle Beobachtungen, in Marie-Theres
Wacker, Ulrike Bechmann, Gerhard Langer (eds.), Prophetic in Tenach, Bibel und
Qur’an. Konturen — Strukturen — Figuren, Stuttgart, Kohlhammer, 2023, pp. 155-175.

49  Analizza bene la questione Agnethe Siquans, Miriam’s Image in Patristic
and Rabbinic Interpretation, «Ephemerides Theologicae Lovanienses», 96, 3, 2020, pp.
521-536.

50  Cfr. William Tabbernee, Women Office Holders in Montanism, in Joan E.
Taylor, Ilaria L.E. Ramelli (eds.), Patterns of Women’s Leadership in Early Christianity,
Oxford, Oxford University Press, 2021, pp. 151-179.

51  Filone, La vita contemplativa, ed. Paola Graffigna, Genova, Il melangolo,

1992.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



DonareLra TRONCA 67

esistenza storica dei Terapeuti e delle Terapeutridi.*?

Tra gli assidui frequentatori dei testi di Filone bisogna
annoverare anche Ambrogio, ed ¢ proprio per il suo tramite che
riusciamo a misurare 'importanza della danza di Miriam nella
storia del cristianesimo.*® Anche per affinita onomastica con Maria,
la profetessa viene eletta a simbolo e prefigurazione della Madre di
Dio, e Ambrogio la pone alla guida del coro celeste delle vergini:

Che gran corteo ci sara allora, come si rallegreranno gli angeli,
facendo festa perché colei che, pur vivendo nel mondo, condusse
una vita degna del Cielo, avra meritato di abitare il Cielo. Maria
inoltre prendera allora il tamburello, e animera alla danza le vergini,
che, cantando, ringrazieranno il Signore di aver attraversato il
mare del mondo, senz’essere travolte dai flutti del mondo.>*

La descrizione del coro femminile in una dimensione liturgica
e devozionale, prefigurazione della danza dei cori celesti, si iscrive
nella narrazione di un carisma (da charis, grazia): un’unione mistica
che consente alle donne un rapporto privilegiato con Dio. Non a
caso, 1l tamburello di Miriam fu presto interpretato come simbolo
della verginita: essendo fatto di pelle secca, la sua aridita era
intesa come metafora della sterilita e quindi della castita. Origene,
Ambrogio, Agostino, Girolamo, svilupparono questa lettura, ed essa
trovo nel De virginitate di Gregorio di Nissa la sua elaborazione piu
compiuta.” Qui il tamburello secco e sonoro diventa figura della
verginita, spenta rispetto alle passioni carnali, ma capace di produrre
un suono limpido e potente. Dal carattere dello strumento, privo di
umidita eppure risonante, Gregorio giunge a supporre che Miriam
fosse vergine: cosi il suo gesto di guidare la danza delle donne si
trasformava nella guida di un coro di vergini, in un paradigma che

52 Cfr. Remo Cacitti, Ol el¢ €t vOv kai ei§ npag xavoves. I Terapeuti di
Alessandria nella vita spirituale protocristiana, in Luigi Franco Pizzolato, Marco Rizzi
(a cura di), Origene maestro di vita spirituale. Origen: Master of Spiritual Life, Atti del
Convegno (Milano, 13-15 settembre 1999), Milano, Vita e Pensiero, 2001, pp. 47-
89. Sulla possibile identita del gruppo descritto da Filone, cfr. Joan E. Taylor, Philip
R. Davies, The So-Called Therapeutae of De Vita Contemplativa: Identity and Character,
«Harvard Theological Review», 91, 1998, pp. 3-24.

53 Sull'influenza di Filone in Ambrogio, cfr. Ernst Dassmann, La sobria
ebbrezza dello spurito. La spuritualita di S. Ambrogio Vescovo di Milano, Sacro Monte-Varese,
Romite Ambrosiane, 1975 [ed. or. 1965]; David T. Runia, Philo and the Church Fathers.
A Collection of Papers, Leiden, Leiden-New York-Koln, 1995.

54 Ambrogio, De virginibus, 2, 2, 17.

55 Cfr. Siquans, Miriam’s Image, pp. 525-526.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



68 «Allora Maria prendera il tamburello ¢ animera alla danza le verginy

culminera nella figura di Maria, la Madre di Dio.*

E proprio questo immaginario, che intreccia danza femminile,
grazia e conoscenza, a giungere fino al Paradiso di Dante: nel cielo
del Sole, la danza dei beati non ¢ mero elemento di corredo,
e l’associazione con le donne non ¢ casuale, ma costituisce un
elemento centrale e molto significativo come mediatore di sapienza
(«Poi, s1 cantando, quelli ardenti soli / si fuor girati intorno a not
tre volte, / come stelle vicine a’ fermi poli, / donne mi parver, non
da ballo sciolte, / ma che s’arrestin tacite, ascoltando / fin che le
nove note hanno ricolte»).”” I dodici spiriti sapienti, da Salomone
a Tommaso d’Aquino, si muovono in cerchi concentrici attorno a
Dante e Beatrice, in una danza che ¢ insieme celebrazione mistica e
pedagogia teologica. Sappiamo che il gesto coreutico puo assumere
valenze diametralmente opposte: evocare la dannazione e la lussuria,
oppure inscriversi in una dimensione liturgica e angelica, e in questo
senso, I'uso che ne fa Dante ¢ particolarmente significativo anche
sul piano lessicale. Gia il fatto che egli prediliga il verbo danzare per
descrivere 1 movimenti armonici del Paradiso, mentre non compare
mai nell’/nferno e ricorre per la prima volta soltanto nel Paradiso
Terrestre (Purgatorio XXIX, 122), rivela una scelta consapevole.™ Nel
linguaggio poetico di Dante, danzare sembra circoscrivere gesti che
rimandano da vicino alla ckoreia di matrice platonica, rielaborata
nel lessico patristico come espressione di ordine e contemplazione.*
Non a caso, nel cielo del Sole le donne appaiono «non da ballo
sciolte», ma raccolte in un coro danzante: la distinzione tra ballare
e danzare diventa cosi eloquente, perché il primo verbo, derivato

56  Gregorio di Nissa, De virginitate, 19 (ed. Michel Aubineau, Traité de la
virginité, Paris, Les Editions du Cerf, 2011).

57  Dante, Dwina Commedia. Paradiso X, 76-81, commento di Anna Maria
Chiavacci Leonardi, Milano, Mondadori, 1994.

58  Qualsiasi riflessione su Dante si scontra inevitabilmente con I'evidenza
di una bibliografia vastissima, tuttavia non esiste ancora uno studio complessivo e
sistematico sul tema della danza in Dante da un punto di vista lessicale e storico-
culturale e religioso; ’'argomento sara oggetto di un mio contributo in preparazione.
Per una panoramica, cfr. Giuseppe Ledda, La danza e il canto dell’«umile salmista:
David nella Commedia di Dante, in Elise Boillet, Sonia Cavicchioli, Paul-Alexis Mellet
(coor.), Les figures de David a la Renaissance, Geneve, Droz, 2015, pp. 225-246; Licia
Butta (a cura di), Dante ¢ la danza, «Dante e I'arte», 4, 2017; Francesco Ciabattoni,
Dante’s Performance. Music, Dance, and Drama i the “Commedia”, Berlin-Boston, De
Gruyter, 2024, pp. 137-188.

59  Per una riflessione generale sulla relazione tra Platone e Dante, si veda
Piero Boitani, Timeo in Paradiso. Metafore e bellezza da Platone a Dante, Roma, Donzelli,
2023.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



DonareLra TRONCA 69

dal greco ballo, porta con sé connotazioni negative, legate anche a
forme di tracotanza religiosa, mentre il secondo si carica del valore
trasfigurato e luminoso della danza beata.”” La danza degli spiriti
beati, scandita da canti ineffabili, richiama la choreia platonica e la
danza liturgica degli angeli, e assume una valenza profondamente
cristiana: ¢ la danza della Sapienza, che si manifesta come fanciulla
danzante (ludens) nel libro dei Proverbi (8, 26-31).%!

Nel cielo del Sole, la figura della donna amata al centro della
danza dei beati ¢ anche il punto di mediazione attraverso cui la
grazia femminile, inscritta nel gesto coreutico, si configura come via
privilegiata di accesso alla conoscenza: un sapere che trascende la
dimensione sensibile e si traduce in esperienza di contemplazione e
di verita. La danza, dunque, non ¢ solo gesto estetico o simbolico,
essa ¢ soprattutto ordo, una forma che rende visibile ’armonia divina
e che trasmette, attraverso il corpo e il canto, una verita che trascende
il linguaggio.®* In questo contesto, la danza femminile si intreccia con
la danza dei sapienti, in un continuum che unisce corpo e spirito, storia
e liturgia, terra e cielo. La choreia delle donne consacrate e quella dei
beati nel Paradiso dantesco convergono in una visione in cui il gesto
danzante ¢ via di conoscenza, di redenzione e di contemplazione.
La danza diventa cosi il luogo in cui si manifesta la Sapienza divina,
che ¢ insieme gioco, grazia e ordine: una Sapienza che danza, e che
invita a danzare.

60  Su ballo-ballare, cfr. Tronca, Christiana choreia, pp. 127-143.

61  Cfr. Paolo De Ventura, “Donne mi parver, non da ballo sciolte: appunti su
danza e pericoresi tra gli spiriti sapienti, «Dante e Parte», 4, 2017, pp. 125-136. Per
un approfondimento sul legame tra ludus e danza, anche in relazione al valore di
ludus come sede di apprendimento (scuola), cfr. Tronca, Christiana choreia, pp. 58-61.
Sulla danza dei sapienti cfr., anche, John Freccero, Dante: The Poetics of Conversion,
Cambridge (Ma)-London, Harvard University Press, 1986, pp. 221-244; Giuseppe
Mazzotta, Dante’s Vision and the Circle of Knowledge, Princeton, Princeton University
Press, 1993, pp. 198-218; Chiara Cappuccio, Strutture musicali del cielo del Sole: Dante
¢ Beatrice al centro della danza dei beati, «Tenzone», 9, 2008, pp. 147-178; Erminia
Ardissino, Tempo liturgico ¢ tempo storico nella “Commedia” di Dante, Citta del Vaticano,
Libreria Editrice Vaticana, 2009, pp. 109-128; Nicola Catelli, Coreografie paradisiache.
Le danze dev sapienti (Par. X-XIV), «Alighieri», 32, 2008, pp. 119-138; Gabriele
Muresu, Le «orone» della vera sapienza («Paradison X), «Rivista di cultura classica e
medioevale», 44, 2, 2002, pp. 281-322; Kenelm Foster, The Celebration of Order:
Paradiso X, «Dante Studies, with the Annual Report of the Dante Society», 90,
1972, pp. 109-124.

62  Sullimpossibilita da parte di Dante di descrivere le coreografie e del
lettore di poterle compiutamente immaginare, cfr. Giuseppe Ledda, La guerra della
lingua. Ineffabilita, retorica e narrativa nella «Commedia» di Dante, Ravenna, Longo, 2002,

pp- 268-272.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



70 «Allora Maria prendera il tamburello ¢ animera alla danza le verginy

Tutti 1 contesti analizzati in questo contributo presentano la
danza femminile come veicolo di sapere: spirituale, corporeo,
comunitario, sociale e terapeutico. Le donne danzanti trasmettono
conoscenze attraverso 1l gesto, il ritmo, la coralita. Talvolta questo
dispositivo viene utilizzato per marginalizzare e demonizzare,
soprattutto quando sfugge al controllo delle istituzioni e, dunque,
degli uomini. In ogni caso, da Miriam al Paradiso di Dante, da
Salome alle streghe, le donne danzanti incarnano nell'immaginario
una forma di conoscenza che sfida le categorie dominanti e apre
spazi di liberta, resistenza e trasformazione.

Abstract: Il saggio indaga la danza come linguaggio di conoscenza e di potere
nel cristianesimo tardoantico e medievale, ponendo al centro i corpi femminili come
luogo di mediazione tra grazia e discredito. Fin dalle prime interpretazioni del testo
biblico, la danza appariva come gesto ispirato e veicolo di sapere spirituale, ma
anche come segno di alterita e impurita. Il contributo analizza questa ambivalenza
attraverso figure emblematiche -da Salome a Teodora, da Miriam alla Vergine Maria-
e attraverso fonti che comprendono i Padri della Chiesa, la legislazione giustinianea
e il Paradiso di Dante. In questa prospettiva, la danza si configura come forma
comunitaria di conoscenza, simbolo di armonia cosmica e strumento di redenzione.
Se lo sguardo maschile tendeva spesso a ridurre la danzatrice a corpo colpevole
o demoniaco, la tradizione cristiana rielaborava la choreia platonica in chiave
spirituale e pedagogica, restituendo alla danza femminile una funzione sapienziale.
La danza delle donne, da segno di esclusione, si trasformava cosi in paradigma di
ordine, grazia e accesso al divino.

This article analyses dance as a language of knowledge and power in late
antique and medieval Christianity, focusing on women’s bodies as mediators
between grace and disrepute. From the earliest biblical interpretations, dance
emerged as both an inspired act and a sign of otherness and impurity. The study
examines this duality through emblematic figures such as Salome, Theodora,
Miriam and the Virgin Mary, and sources including the Church Fathers, Justinian’s
legislation, and Dante’s Paradiso. In this context, dance takes shape as a communal
form of knowledge, a symbol of cosmic harmony, and an instrument of redemption.
While the male gaze often reduced the dancer to a guilty or demonic body,
Christian tradition reinterpreted the Platonic choreia with spiritual and pedagogical
overtones. By reinstating the role of women’s dance as a vehicle of wisdom, it was
thereby transformed from a symbol of exclusion into a paradigm of order, grace,
and access to the divine.

Keyword: Danza, donne, conoscenza, Tarda Antichita, Medioevo Dance, women,
knowledge, Late Antiquity, Middle Ages

Biodata:Dopo le lauree in Storia del cristianesimo e in Paleografia latina,
Donatella Tronca ha ottenuto il dottorato in Studi sul Patrimonio Culturale. Ha
svolto attivita di ricerca presso ’Universita di Verona contribuendo a progetti di
catalogazione e digitalizzazione dei manoscritti tardoantichi e medievali di contenuto
patristico e canonistico conservati presso la Biblioteca Capitolare. Attualmente
svolge attivita di docenza e ricerca nella sede di Ravenna dell’Universita di Bologna
(Dipartimento di Beni Culturali), dove é titolare degli insegnamenti Christianity

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



DonareLra TRONCA 71

and Cultural Heritage e Storia del Tardoantico cristiano ed e coinvolta in progetti di
analisi del lessico religioso nelle opere di Dante Alighieri. E membro del comitato
scientifico del LABARIANI - Laboratorio di storia culturale e religiosa “I lunedi
degli Ariani” presso cui coordina il network internazionale Eurythmia, dedicato
allo studio della storia culturale e religiosa della danza. | suoi principali ambiti di
ricerca riguardano l'epoca tardoantica e medievale, con particolare attenzione
alla semantica storico-religiosa, alla storia della trasmissione manoscritta e del
patrimonio culturale cristiano materiale e immateriale.

After earning degrees in the History of Christianity and in Latin Palaeography,
Donatella Tronca obtained a PhD in Cultural Heritage Studies. She has carried
out research at the University of Verona, contributing to projects for cataloguing
and digitizing late antique and medieval manuscripts with patristic and canonical
content at the Cathedral Library (Biblioteca Capitolare). She currently works as a
lecturer and researcher at the University of Bologha, Ravenna campus (Department
of Cultural Heritage). In addition to teaching courses on Christianity and Cultural
Heritage and History of Christian Late Antiquity, she is involved in projects analysing
religious language in the works of Dante Alighieri. As a member of the scientific
committee LABARIANI - Laboratory of Cultural and Religious History “I lunedi
degli Ariani”, she coordinates the international network Eurythmia, which studies
the cultural and religious history of dance. Her main research interests concern
Late Antiquity and the Middle Ages, with particular focus on historical-religious
semantics, the history of manuscript transmission, and material and immaterial
Christian cultural heritage.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



