FRANCESCO QUATRINI®

Ira pieta e potere: disciplina di genere e disuguaglianze nella chiesa

riformata olandese del ‘600

La Repubblica delle Province Unite, e in particolare la
provincia olandese con la sua capitale Amsterdam, destava spesso
meraviglia tra 1 contemporanei. Non solo per aspetti legati alla sua
societa ed economia, come lo sviluppo urbanistico o le innovazioni
nell’industria navale; ma anche, e spesso soprattutto, per I’assenza
di una Chiesa di Stato e per la conseguente tolleranza praticata per
le idee piu eterodosse, tanto in ambito religioso quanto in ambito
filosofico.! La chiesa riformata (vale a dire calvinista) rappresentava
soltanto la chiesa “privilegiata” tra le molte chiese protestanti a
cui era consentita la pratica religiosa in una schuilkerk, ossia una
«chiesa nascosta», una casa o un edificio che era stato adibito
internamente a luogo di culto, ma che all’esterno non si distingueva
come tale.? Il termine latino concordia era al centro del discorso
politico nederlandese nel Seicento e ben rappresenta le pratiche
di coesistenza e di reciproca cooperazione tra uomini e donne
appartenenti a chiese o gruppi religiosi differenti. Lo storico Willem
Frjhoff ha racchiuso tali pratiche entro la categoria di «ecumenicity

*Universita degli studi di Firenze, Italy
francesco.quatrini@unifi.it; ORCID 0000-0002-2365-0415

1 Jonathan Israel, The Dutch Republic. Its rise, greatness, and fall, 1477-1806,
Oxford, Oxford University Press, 1995, pp. 1 ¢ 20.

2 Tra i molti studi dedicati alla situazione religiosa nella Repubblica,
si vedano almeno Wiep van Bunge, «Concordia res parvae crescuntr. The context of
seventeenth-century dutch radicalism, in The dutch legacy. Radical thinkers of the 17th century
and the enlightenment, Leiden, Brill, 2017, pp. 16-34; Benjamin Kaplan, Reformation and
the practice of toleration. Dutch religious history in the early modern era, Leiden, Brill, 2019.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>
DOI: 10.36253/5d-19555 - CC BY 4.0 I'l; 2025, Firenze University Press



12 Tra pietd e potere

of everyday life».? D’altra parte, come ¢ noto, lesistenza di tali
pratiche non sta a indicare che la tolleranza fosse accettata come
un valore positivo dalla societa nederlandese; né deve far pensare
che le singole chiese lasciassero ai fedeli una completa liberta
religiosa. Al contrario, ciascuna chiesa si adoperava affinché 1 propri
membri non andassero oltre il limite di cio che era accettato, e loro
consentito, nell’ambito delle interazioni quotidiane con individui
di confessione o fede diversa. La pratica di una stretta disciplina
ecclesiastica accomunava la maggior parte delle chiese protestanti
nederlandesi. Nel caso della chiesa riformata, ad esempio, Frijoff
e Marijke Spies hanno posto in luce come essa «had a firm grip
on daily life», prestando molta attenzione alla condotta morale dei
propri membri ed esercitando forme di controllo sulla loro vita, a tal
punto che «all forms of offensive living were censured».*

Il compito di garantire la moralita generale della comunita era
afhidato al concistoro, composto da «pastori» (predikanten) e «anziani»
(ouderlingen). 11 concistoro era presieduto da un «presidente» (praeses),
coadiuvato da un «segretario» (secretaris), uno «scriba» (scriba) e
un «sotto-scriba» (sub-scriba). La frequenza delle riunioni variava
a seconda della comunita. Nel caso di Amsterdam, ad esempio, il
concistoro si riuniva settimanalmente.” La conformita dottrinale e
la condotta morale degli appartenenti a ciascuna chiesa riformata
erano ottenute mediante 'esercizio della disciplina ecclesiastica, il
cul scopo era il raggiungimento di una perfetta comunita religiosa.
La cerimonia della Avondmaal («la cena del Signore») era 'occasione

3 Willem Frijhofl; Embodied belief Ten essays on religious culture in dutch history,
Hilversum, Uigeverij Verloren, 2002.

4 Willem Frijhoff ¢ Marijke Spies, 1650. Hard-won unity, Basingstoke-Van
Assen, Palgrave Macmillan, 2004, p. 361.

5 In caso di sedute straordinarie, il concistoro vedeva talvolta anche la
presenza dei «diaconi» (diakenen) e «diaconesse» (diaconessen), almeno per quelle
citta nederlandesi che avevano esteso I'ufficio di diacono anche al sesso femminile.
Il sinodo della chiesa riformata nederlandese, riunitost a Middelburg nel 1581,
aveva espressamente proibito I’elezione delle donne al ruolo di diacono, ma alcune
comunita decisero di eleggere alcune donne al ruolo di diaconesse specialmente
in occasione di pestilenze o gravi difficolta della comunita stessa. Questo perché
diaconi e diaconesse erano preposti all’assistenza dei membri poveri o fragili di
una comunita. Herman Roodenburg, Onder censuur. De kerkelyke tucht in de gereformeerde
gemeenle van Amsterdam, 1578-1700, pp. 107-114. Sulla questione delle diaconesse
rinvio anche a Jesse Spohnholz, The convent of Wesel. The event that never was and the
invention of tradition, Cambridge, Cambridge University Press, 2017, p. 125; Amanda
Pipkin, Dissenting daughters. Reformed women in the Dutch Republic 1572-1725, Oxford,
Oxford University Press, 2022, pp. 95 ¢ 101.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



FRANCESCO QUATRINI 113

in cul I'intera comunita riunita avrebbe fatto mostra della sua unita
e purezza. La disciplina ecclesiastica mirava quindi ad escludere
1 peccatori da tale cerimonia fintantoché non si fossero pentiti e
avessero fatto mostra di un miglioramento nella loro condotta.
Detto altrimenti, ’esercizio della disciplina ecclesiastica si traduceva
in un divieto di partecipazione alla Avondmaal per un certo periodo
di tempo, la cui durata dipendeva, in ultima istanza, dal peccatore
stesso e dalla sua volonta di ravvedimento.® Lo strumento in
mano al concistoro per raggiungere questo fine era la «censura»
(censuur) ecclesiastica, che si articolava in tre gradi progressivi,
secondo le norme stabilite al sinodo di Emden (1571). Il primo era
rappresentato dalla denuncia pubblica all'inizio della cerimonia
della Avondmaal, ma senza specificare il nome di chi aveva peccato.
Nel caso in cui non avesse dato segni di miglior condotta entro un
certo tempo, si sarebbe proceduto con il secondo grado, vale a dire
la medesima denuncia pubblica ma con la chiara indicazione di chi
fosse il peccatore o la peccatrice in questione. Solo net casi piu gravi
si sarebbe fatto ricorso al terzo e ultimo grado: la scomunica o bando
formale dalla comunita, invitando tutti 1 membri ad evitare qualsiasi
relazione non strettamente necessaria con la persona oggetto del
bando.

Cio detto, si deve notare che solo 1l terzo grado della censura,
il bando, includeva precise indicazioni circa la sua applicazione: il
concistoro doveva infatti rivolgersi alla classis —1’organo di governo
ecclesiastico a cui 1 concistori locali facevano riferimento— prima
di procedere con 'espulsione di un qualsiasi membro. In tutti gl
altri casi, non vi era una casuistica precisa a cul pastori e anziani
di una singola comunita dovevano far riferimento nell’esercizio
della censura. Detto altrimenti, ciascun concistoro poteva esercitare
una certa discrezionalita sulle modalita con cui trattare casi di non
conformita dottrinale o morale. Questo spiega anche perché in molte
citta nederlandesi le autorita ecclesiastiche optavano per un diverso
genere di censura, non previsto dalle norme del sinodo di Emden:
una sospensione dalla cerimonia religiosa che non veniva annunciata
pubblicamente, ma che era comunicata direttamente all'individuo
o dal concistoro o dai ministri del distretto di riferimento. Tale

6  Roodenburg, Onder censuur, p. 14. Per ulteriori informazioni sulla cerimonia
della Avondmaal e sul suo svolgimento, si veda zbidem, pp. 95-103.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



114 Tra pietd e potere

sospensione aveva carattere temporaneo: in caso di pentimento e
ravvedimento, si poteva essere riammessi alla Avondmaal.”

E proprio tra le fessure lasciate aperte da tale discrezionalita che
si annidava il potere del concistoro sui fedeli. Se la mancanza di una
precisa casuistica poteva lasciare un certo margine di negoziazione
tra il concistoro e il peccatore o la peccatrice, ¢ tuttavia indubbio
che il potere negoziale era spostato verso l'autorita ecclesiastica.
Inoltre, tali negoziazioni potevano risultare in storture e abusi, con
persone che avevano commesso lo stesso genere di peccato riceventi
un trattamento diverso da parte dei pastori e degli anziani riuniti in
assemblea. Il presente studio ¢ dedicato ad un breve esame di alcuni
casi di queste storture e questi abusi. Si intende qui mostrare non solo
che Pesercizio della censura mostra un certo pregiudizio di genere
da parte delle autorita ecclesiastiche riformate, con particolare
riferimento ai peccati di natura sessuale; ma che la sua applicazione
poteva essere condizionata dal ceto sociale a cul apparteneva il
peccatore o la peccatrice. Quest’ultimo aspetto emerge chiaramente
dal modo in cui il concistoro di Rotterdam si occupo di un gruppo
di riformate, che furono attive nella seconda meta degli anni
Cinquanta del ‘600 tra le cerchie di un gruppo di dissidenti noto
come movimento Collegiante.® Il pregiudizio di genere emerge
invece chiaramente dall’esame di alcuni casi di adulterio discussi dal
concistoro di Amsterdam negli anni Sessanta del medesimo secolo.’

7 Ibidem, pp. 115-134.

8  Per una concisa panoramica sul movimento Collegiante, mi permetto il
rinvio al mio recente contributo I collegianti nell’Olanda del Seicento. Idee e pratiche della
tolleranza, «Studi storici» 66, 2025, 2, pp. 261-295.

9 Le fonti su cui poggia questo studio sono ilibri dei concistori di Amsterdam
e Rotterdam, dove lo scriba e il sotto-scriba annotavano i casi discussi durante le
sedute dell’organo ecclesiastico delle rispettive citta. Come fonte storica, tali libri
presentano alcune problematicita, prima su tutte il fatto che le informazioni in
essi contenute sono spesso frammentarie e rispecchiano perlopiu il punto di vista
di chi esercitava il controllo. Solo in rari casi € possibile ricostruire le voci di chi
si trovava di fronte il concistoro. Ciononostante, essi rappresentano una preziosa
fonte per comprendere quali idee e pratiche cadevano sotto la lente dei pastori
e degli anziani riformati, per esaminare le modalita con cui essi intendevano
perfezionare le proprie comunita e, piu in generale, per avere uno spiraglio sulla
vita quotidiana degli uomini e delle donne della societa nederlandese d’ancien régime.
Per una piu ampia discussione delle problematicita insite nei libri dei concistori
rinvio a Roodenburg, Onder censuur, pp. 15-16, 106 e 142-144.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



FRANCESCO QUATRINI 115

1. 1l dissenso religioso tra le riformate dv Rotterdam

In un recente studio dedicato alla storia delle donne nella
Repubblica delle Province Unite, Sarah J. Moran e Amanda Pipkin
hanno messo in luce come le sette province nederlandesi fossero
uno dei paesi «more female-friendly» dell’Europa moderna. Tale
asserzione non deve essere letta come se il sesso femminile non
fosse limitato da quelle norme patriarcali comuni alle societa
d’ancien régime. Piuttosto sta a indicare che le donne nederlandesi
avevano la possibilita di intervenire in un ampio spettro di attivita
al di fuori delle mura domestiche, piu di quanto la storiografia
ha finora accertato."” Una discussione esaustiva delle ragioni di
questa situazione di relativo privilegio esula dallo scopo di questo
studio. Basti qui menzionare la possibilita di ottenere un discreto
livello di istruzione e il mantenimento da parte delle donne —anche
sposate— di alcuni privilegi legali ed economici, tali da consentire
di intraprendere attivita che erano solitamente riservate al mondo
maschile, come il commercio.!!

Questo contesto di relativa buona disposizione nei confronti
dell’universo femminile non si rifletteva generalmente nel contesto
religioso. Nella chiesa riformata, ad esempio, vigeva il comando
paolino secondo cui le donne devono mantenere il silenzio nella
chiesa, che si traduceva nella mancanza di ruoli ecclesiastici ufficiali
riservati al sesso femminile, se si escludono 1 pochi casi di diaconesse
a cul si ¢ accennato sopra. E questo nonostante il fatto che le donne
fossero pitt numerose tra le fila della chiesa riformata nederlandese.'
Specialmente dopo aver contratto matrimonio, ci si aspettava che le
riformate, in quanto mogli e madri, confinassero il loro agire entro le
mura domestiche, dove erano responsabili del buon andamento della
casa, nonché dell’educazione religiosa dei figli (ed eventualmente dei
domestici). La storica Martine van Elk ha recentemente mostrato
che un ideale di sfera domestica femminile, contrapposta ad una
sfera pubblica maschile, ando piu e piu affermandosi nel corso del

10 Sarah J. Moran e Amanda C. Pipkin, Introduction, in Women and Gender in
the Early Modern Low Countries, 1500-1750, Leiden, Brill, 2019, pp. 2-3.

11 Per ulteriori approfondimenti rinvio a Els Kloek, De vrouw, in Gestalten van
de gouden eeuwo. Fen Hollands groepsportret, Amsterdam, Uitgeverij Bert Bakker, pp. 241-
280; Danielle van den Heuvel, Women and entrepeneurship. Female traders in the Northern
Netherlands, ¢. 1580-1815, Amsterdam, Uigeverij Aksant, 2007.

12 Kloek, De vrouw, pp. 268-269; Moran e Pipkin, Introduction, pp. 9-10;
Pipkin, Dissenting daughters, p. 1.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



16 Tra pietd e potere

‘600."* Tale ideale si rifletteva negli scritti di autori riformati che
si prodigavano nell’offrire suggerimenti —che in realta prendono la
forma di precetti— alle donne riformate nella conduzione della vita
familiare. Ad esempio, in un testo che riscosse un certo successo, il De
verstandige huys-houder (1660), ’'anonimo J. C. propose un’analogia tra
la sfera domestica e una monarchia, con una conseguente forte enfasi
sull’autorita maritale. Il marito, in quanto monarca tra le mura della
propria casa, era tenuto a governare con benevolenza e con rispetto
nei confronti della consorte, facendo in modo che essa e la prole
fossero laboriosi ed evitassero forme di ozio. L.a moglie, invece, che
doveva obbedienza al marito ¢ a cui era aflidata la cura della sfera
domestica, venne paragonata ad una chiocciola che trasporta la casa
su di sé ovunque si rechi: analogia volta a rimarcare che la donna,
in quanto moglie ¢ madre, deve mostrarsi moralmente impeccabile
in ogni situazione, perché ovunque essa st trovi ¢ il simbolo e la cifra
della sua sfera familiare.'*

D1 qui, dunque, I'attenzione riservata dalle autorita ecclesiastiche
ai membri di sesso femminile nelle loro comunita e 'uso della censura
per disciplinare chi poteva dare adito a scandalo mediante il proprio
comportamento o le proprie idee."” Eppure, non sempre le riformate
la cui condotta o nonconformismo dottrinario diveniva oggetto
della disciplina ecclesiastica ricevevano il medesimo trattamento
da parte dei pastori e anziani riuniti nel concistoro. Il ceto sociale
di appartenenza poteva infatti divenire fattore discriminante
nell’evitare 'imposizione della censura in tutte le sue forme. Questo
¢ quanto si puo dedurre da un attento esame dei casi di Martha
Ariaens, Neeltje Jans, Beatris Marcelis e Hillegond Burgers, discussi
dal concistoro di Rotterdam a partire dal 1655 per la loro vicinanza
alle cerchie Collegianti.'

13 Martine van Elk, Farly modern women’s writings. Domesticity, privacy, and the
public sphere in England and the Dutch Republic, Cham, Palgrave Macmillan, 2017.

14 Ibidem, p. 40.

15 Sullimportanza del concetto di “scandalo” tra le comunita riformate,
mi limito al rinvio a Karen Sperling, “// faut éviter le scandale”. Debating community
standards i Reformation Geneva, «Reformation and Renaissance Review» 20, 2018,
1, pp. 51-69.

16 I casi qui esaminati sono ricostruiti e discussi piu nel dettaglio —in
particolare per quel che riguarda la relazione con il movimento collegiante— in un
mio saggio in corso di pubblicazione, ossia In the name of freedom. Female opposition
lo the reformed church in the Dutch Republic (c.1650-1700), in Early Modern Women and
Religious Innovation: The Advent of the Furopean Enlightenment, London, Bloomsbury
(in pubblicazione). Nel presente studio mi limito ad esaminare la reazione del

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



FRANCESCO QUATRINI 117

Non ¢ chiaro quando Ariaens inizio a frequentare le
assemblee religiose dei Collegianti di Rotterdam —secondo alcune
testimonianze essa fu presente a tali adunanze sin dal 1651— ma la
sua vicinanza a questo gruppo nonconformista venne notata dalle
autorita ecclesiastiche locali nel dicembre del 1655."7 Nel corso degli
interrogatori da parte del concistoro, Ariaens adotto una strategia
fatta di bugie, ambiguita e silenzi per eludere il controllo dei pastori
e degli anziani. Ad esempio, in due lunghi interrogatori condotti
il 24 settembre ¢ 11 9 ottobre 1658, Ariaens tento di giustificare le
proprie azioni e nascondere il proprio nonconformismo in questioni
dottrinarie."® Cio che stupisce nel caso di Ariaens ¢ il fatto che il
concistoro decise di vietarle la partecipazione alla Avondmaal solo
alla fine del 1658, nonostante 1 sospetti nei suoi confronti fossero
iniziati tre anni prima e nonostante Ariaens si fosse spinta ad
organizzare assemblee di collegianti in casa propria. Benché nulla
si sappia della biografia di Ariaens, il fatto che essa abbia messo a
disposizione la propria casa per le adunanze dei Collegianti ¢ segno
che essa appartenesse ad una famiglia di media o cospicua ricchezza:
tali assemblee radunavano spesso decine (talvolta centinaia) di
partecipanti e pertanto richiedevano ampi spazi per ospitarle. Di qui
I'ipotesi che il concistoro abbia deciso di porre Ariaens sotto censura
solo dopo numerosi tentativi di mediazione e solo come extrema ratio,
nel momento in cul essa si era rifiutata apertamente di promettere
ai pastori e agli anziani di cessare ogni relazione con i collegianti."”

Ben diversi 1 casi di Neeltje Jans e Beatris Marcelis: la censura
fu infatti comunicata ad entrambe in tempi ben piu rapidi. Come
per Ariaens, appare difficile stabilire con esattezza quando Jans
s1 avvicino alle cerchie collegianti di Rotterdam, ma essa divenne
oggetto del controllo ecclesiastico nel luglio del 1654.%° Alla fine di

concistoro di Rotterdam al dissenso delle quattro riformate menzionate.

17  Stadsarchief Rotterdam, access no. 23-01, Archieven van Kerkenraad,
Ministerie van Predikanten en Diaconie van de Hervormde Gemeente Rotterdam-
Centrum, inventory no. 4 (nel prosieguo SAR 23-01/4), 15 december 1655. 1
libri del concistoro di Rotterdam non presentano paginazione o foliazione, e
pertanto 1 verbali di riferimento sono indicati attraverso la data della seduta in cut
venne discusso il caso in oggetto. Per il verbale utile a stabilire quando Ariaens si
avvicino ai collegianti di Rotterdam, si veda Stadsarchief Rotterdam, access no.
23-01, Archieven van Kerkenraad, Ministerie van Predikanten en Diaconie van de
Hervormde Gemeente Rotterdam-Centrum, inventory no. 5 (nel prosieguo SAR
23-01/5), 28 august 1658.

18  SAR 23-01/5, 24 September 1658 ¢ 9 October 1658.

19  SAR 21-01/5, 17 October 1658.

20 SAR 23-01/4, 1 July 1654.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



18 Tra pietd e potere

settembre del 1655, il concistoro decise di proibirle la partecipazione
alla Avondmaal, giustificando la decisione con il suo presunto
allontanamento dalla dottrina riformata.?' Si notino due circostanze
che illuminano il diverso approccio adottato dall’autorita riformata
nei confronti di Jans. Innanzitutto, venne posta sotto censura ancor
prima di essere convocata di fronte ai pastori e anziani. Inoltre,
nei verbali tra il luglio del 1654 e il settembre del 1655 non si fa
alcun cenno ad un eventuale interrogatorio condotto privatamente
dal pastore del distretto in cui Jans viveva e volto ad accertare la
conformita dottrinaria di Jans.*> Nei mesi successivi Jans adotto
diverse strategie per essere riammessa alla cerimonia religiosa ed
evitare di incorrere nuovamente nella censura, strategie che vanno
da una difesa delle proprie idee e azioni a tentativi di mascherare il
proprio nonconformismo.? Tuttavia, di fronte alla volonta di Jans di
non voler porre fine alle sue relazioni con 1 collegianti, il 17 aprile
1658 1 pastori e gl anziani decisero di procedere con il primo grado
di formale censura descritto sopra, vale a dire la denuncia pubblica
senza I'indicazione del nome della donna.** Nella medesima seduta
il concistoro decise di denunciare anche un’altra donna vicina alle
cerchie collegianti, ossia Beatris Marcelis. In questo caso, tuttavia, il
concistoro procedette immediatamente con il secondo grado della
censura: la denuncia pubblica con il nome della donna pronunciato
di fronte alla comunita riunita nella Avondmaal.* 11 concistoro aveva
iniziato a discutere il caso di Marcelis meno di due anni prima, il
28 giugno 1656, ¢ nonostante le ragioni per cui la donna veniva
posta sotto censura fossero le medesime dei cast di Ariaens e Jans,
lo scriba fece subito riferimento allo «scandalo» (ergenisse) causato
dal comportamento di Marcelis, termine mai utilizzato nei casi
delle due donne discusse sopra.?® I’applicazione del secondo grado
della censura nell’aprile del 1658 era poi giustificato dal fatto che,
secondo il concistoro, Marcelis si era fatta battezzare nuovamente
tra 1 collegianti —benché non vi sia alcun segno che 1 collegianti

21 Ibidem, 29 September 1655.

22 Talvolta il concistoro delegava una certa questione ai pastori e anziani
dei singoli distretti, che potevano procedere in via piu discrezionale. Roodenburg,
Onder censuur, pp. 119-120.

23 Si vedano, tra gli altri, i verbali in SAR 23-01/4, 19 January 1656, 4
October 1656 ¢ 6 April 1657.

24 SAR 23-01/5, 17 April 1658.

25 Ibudem.

26 SAR 23-01/4, 28 June 1656 e 5 July 1656.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



FRANCESCO QUATRINI 119

praticassero la cerimonia del battesimo a Rotterdam— e che non era
stata disposta a ritornare in seno alla chiesa riformata, nonostante
1 molti tentativi fatti dalle autorita ecclesiastiche a tal fine.?”” Tali
molteplici tentativi, tuttavia, non emergono dai libri del concistoro,
contrariamente al caso di Ariaens, dove effettivamente 1 pastori ¢
gli anziani si prodigarono ripetutamente affinché essa continuasse a
fare parte della loro chiesa.

Si consideri ora brevemente il caso Hillegond Burgers. Ancora
una volta le informazioni biografiche sono praticamente inesistenti.
Eppure, sono gli stessi libri ad indicare che essa appartenesse
al ceto medio o medio-alto. Non solo per quasi due anni il suo
nome proprio non venne riportato, cosl da celare la sua identita
per quanto possibile, ma lo scriba si riferi ad essa come juffrouw,
termine utilizzato per indicare principalmente donne di giovane
etd, non sposate e di estrazione sociale rispettabile.”® Burgers fu
molto attiva tra le cerchie collegianti di Rotterdam, partecipo alle
adunanze organizzate da Ariaens, si reco alcune volte a Rijnsburg —
la roccatorte del movimento collegiante— e soprattutto, declino a piu
riprese le raccomandazioni delle autorita ecclesiastiche, rifiutandosi
di porre fine alle sue relazioni con i collegianti.?” Burgers si spinse
perfino a criticare il modo in cui il concistoro vessava persone
pie.** Ciononostante, non solo il concistoro non procedette con
nessuno dei gradi formali di censura, ma non le vieto mai neppure
la partecipazione alla Avondmaal. Minacciata piu volte in tal senso,
Burgers mantenne le proprie posizioni e il concistoro non si decise
mai a tradurre le proprie minacce in azioni.

I quattro casi qui descritti testimoniano quattro diversi approcci
adottati dal concistoro nei confronti di donne il cui “peccato”
era 1l medesimo, ossia il nonconformismo religioso. Nonostante
gli elementi biografici utili a stabilire con maggiore precisione se
e fino a che punto il ceto di appartenenza e le cerchie di queste
donne possano aver influito sulle diverse decisioni adottate dalle
autorita ecclesiastiche, tuttavia vi sono elementi che indicano che il
ceto di appartenenza possa essere stato un fattore discriminante.?!

27 SAR 23-01/5, 24 April 1658.
28  Vorrei qui ringraziare il dr. Theo Brok per le preziose indicazioni circa
I'uso del termine ju/frouw nel contesto della societa nederlandese del ‘600.
Si veda, a titolo d’esempio, 1l verbale in SAR 23-01/5, 10 April 1658.
30  SAR 23-01/5, 17 December 1659.
31  Sarebbe utile e interessante un ben pit ampio studio comparativo sulle
modalita con cui le autorita ecclesiastiche affrontarono il dissenso femminile

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



120 Tra pietd e potere

Draltra parte, il ceto non costituiva 'unico elemento generante una
diseguaglianza nelle modalita in cui veniva esercitata la disciplina
ecclesiastica. Anche il genere era fattore di discriminazione,
specialmente nei casi di natura sessuale.

2. Ladulterio: un peccato di genere?

Il nonconformismo religioso —sia per quel che riguardal’aderenza
alle dottrine della chiesa riformata che alle pratiche della stessa— fu
solo uno degli ambiti in cui le autorita ecclesiastiche intervennero per
disciplinare 1 propri membri mediante lo strumento della censura.
Herman Roodenburg, nel suo fondamentale studio sull’esercizio
della disciplina ecclesiastica da parte del concistoro di Amsterdam,
haindividuato 5754 casi di censura —che includono sia la sospensione
temporanea dalla cerimonia religiosa, comunicata privatamente dal
concistoro, sia le forme di denuncia pubblica— nel periodo che va
dal 1578 al 1700. Tra questi, solo 704 casi riguardano questioni di
nonconformismo dottrinale. I rimanenti afferiscono alla disciplina
del corpo, della condotta individuale e dei costumi, con punizioni
legate a casi di ubriachezza, fornicazione, adulterio, matrimoni
misti e simili.*> Tale studio ¢ di eccezionale pregio e un punto di
riferimento per chiunque voglia approcciarsi al tema della disciplina
ecclesiastica nell’ambito delle chiese riformate nederlandesi.
Tuttavia, dalle pagine di Roodenburg sembra emergere I'immagine
di un concistoro, quello di Amsterdam, che esercitava un giudizio
tutto sommato equanime nei confronti dei suoi membri. Ad un
esame piu attento dei casi individuali ¢ invece possibile riscontrare
non solo un maggiore riguardo nei confronti di chi apparteneva ai

e, viceversa, sulle strategie adottate da donne di altri paesi europei per sfuggire
al controllo ecclesiastico. Per alcuni esempi, si vedano Sigrun Haude, Anabaptist
Women — Radical Women? in Infinite Boundaries. Order; Disorder; and Reorder in Early Modern
German Culture, Kirksville, MI, Thomas Jefferson University Press, 1998, pp. 313-
328; Lucia Felici, Le langage féminin de Uhérésie dans Ultalie du XVIe siécle, in Le langage
et la foi dans UEurope des Réformes. XVIe siécle, Paris, Classiques Garnier, 2019, pp.
201-214; Blanka Szeghyova, Fornicatrices, scortatrices et meretrices diabolares: Disciplining
Women in Early Modern Hungarian Towns, in Christopher Mielke, Andrea-Bianka
Znorovszky (eds.), Same Body, Different Women: “Other” Women in the Middle Ages and the
Early Modern Period, Budapest, Trivent, 2019, pp. 169-194; Michaela Valente, 7ra
silenzi della storia. Primi appunti su donne e inquisizione romana nella prima eta moderna, in
Donne e inquisizione, Roma, Edizioni di storia e letteratura, 2020, pp. 1-25; Claire
McNulty, Edinburgh’s unruly women. Gender, discipline, and power, 1560—1660, Milton
Park-New York, Routledge, 2025.
32 Roodenburg, Onder censuur, p. 137.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



FRANCESCO QUATRINI 121

ceti medi o medio-alti —come nel caso di Rotterdam— ma anche
una maggior rigore nei confronti dei membri di sesso femminile,
specialmente se le riformate erano coinvolte in casi di natura
sessuale. Un breve esame di alcuni casi di adulterio tratti dai libri
del concistoro di Amsterdam puo essere illuminante a tal riguardo.

I1 21 dicembre 1662 il concistoro decise di convocare Hendrickie
Joosten, accusata di aver avuto due gemelli da una relazione adultera
con un «giovane» (jongman).** Nelle due settimane successive non si
danno ulteriori dettagli sulla vicenda, ma emerge che la donna non
aveva risposto alla convocazione perché ammalata.** Per circa tre
anni e mezzo non vi sono ulteriori interventi su_Joosten. Il concistoro
torno ad occuparsi del suo caso solo 1’8 aprile 1666, quando essa
fece richiesta per essere riammessa alla Avondmaal: chiaro quindi che
a causa del suo adulterio fosse stata posta sotto censura, benché tale
atto non sia stato registrato dallo scriba.’ Le iniziali indagini volte
ad appurare se Joosten avesse migliorato 1 suoi costumi fecero ben
sperare le autorita ecclesiastiche, tanto che il 22 aprile il concistoro
decise di riammetterla alla cerimonia religiosa, dato che essa aveva
rimosso lo «scandalo» (ergenisse) causato.’® Questo perché, come
emerge dal verbale della settimana successiva, essa aveva contratto
matrimonio con il giovane con cui aveva inizialmente compiuto
ladulterio. E tuttavia, nella stessa seduta il concistoro appuro che
tale matrimonio era stato contratto senza una prova certa che il
suo primo marito fosse morto. Si decise quindi di non rimuovere la
censura nei confronti della donna, finché essa non avesse ottenuto
un documento ufficiale dalla Compagnia delle Indie Orientali circa
il decesso del precedente coniuge.’” Si noti che non solo I'onere
della prova di essere vedova ricadeva sulla donna; ma anche che fu
solo Joosten a essere convocata e punita a causa dell’adulterio. Del
glovane con cui essa aveva commesso l’atto non si da neppure il
nome, elemento ricorrente nei casi di adulterio.

33  Gemeente Amsterdam Stadsarchief, access no. 376, Archief van de
Hervormde Gemeente; Kerkenraad, inventory no. 10, 1658-1663 (nel prosieguo
GAS 376/10), p. 307.

34 GAS 376/10, pp. 308 e 309.

35  Gemeente Amsterdam Stadsarchief, access no. 376, Archief van de
Hervormde Gemeente; Kerkenraad, inventory no. 11, 1663-1668 (nel prosieguo
GAS 376/11), p. 214.

36 GAS 376/11, p. 217.

37 Ibidem, p. 218.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



122 Tra pietd e potere

Ad esempio, il 26 aprile 1663 1 pastori e gli anziani discussero
il caso di Catlyntie Pieters, incinta nonostante il marito non si
trovasse ad Amsterdam, bensi nelle Indie orientali. La donna aveva
comunicato di aver appreso che il marito era stato ucciso nel corso
di una battaglia a Formosa (Taiwan), senza tuttavia essere in grado
di fornire alcuna prova di quanto asserito. In mancanza di questa,
il concistoro decise di ammonirla per la sua azione e di proibirle la
Avondmaal *® 11 22 marzo precedente, i pastori e gli anziani avevano
discusso 1l caso di Tryntien Wybes, madre di un bambino di due
anni avuto da un uomo sposato (een getrou/we/ man). Nonostante la
donna avesse fatto mostra di contrizione, fu ammonita severamente
e posta sotto censura.” Annetje Jacobs fu invece denunciata dal
marito, Jan Willems, secondo il quale la moglie era rimasta incinta
in seguito ad un rapporto con «un uomo sposato che ha una moglie
legittima» (by een getrouw persoon die een echt vrouw heeft). Convocata
dal concistoro, la donna ammise la sua colpa e le venne vietata la
partecipazione alla Avondmaal, dopo un severo rimprovero.* Lisbet
Jans, invece, si presento spontancamente di fronte all’autorita
ecclesiastica il 29 maggio 1664 —ma ¢ verosimile che fu consigliata
in tal senso dal pastore del suo distretto— dichiarando che il marito
I’aveva lasciata da piu di sei anni. Nel frattempo, essa aveva avuto
rapporti sessuali con un uomo non sposato, dal quale aveva avuto
un figlio. Nonostante ’abbandono da parte del coniuge, Jans venne
accusata di adulterio e posta sotto censura.*' In tutti questi casi, e in
molti altri, degli uomini con cui le riformate avevano consumato il
loro rapporto non si da traccia.

Draltra parte, si pud notare una maggiore severita ¢ una
generale sfiducia nei confronti delle donne anche nei pochi casi in cui
entrambi gli adulteri vengono convocati dalle autorita ecclesiastiche.
Si consideri il caso di Maritie Koerten, convocata dal concistoro il
24 luglio 1664 per adulterio e ubriachezza.** Koerten ammise la
seconda, ma nego di essere un’adultera, accusa che le era stata rivolta
perché 'uomo con cui aveva presumibilmente avuto un rapporto
aveva gia confessato I’accaduto al pastore del suo distretto. Pur non
fidandosi delle dichiarazioni della donna, le autorita ecclesiastiche
decisero di non procedere con la censura finché non avessero trovato

38 Ibidem, p. 9.
39 Ibidem, p. 4.
40 Ibidem, p. 6.
41 Ibidem, p. 76.
42 Ibidem, p. 91.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



FRANCESCO QUATRINI 123

degli elementi per chiarire chi dei due stesse mentendo.* T pastori
scelti per indagare ulteriormente fecero in modo di far confrontare
Koerten con 1l suo accusatore, Phylip Gosen, riguardo al quale si
precisa che non era un membro della chiesa riformata. La donna,
tuttavia, continuo a negare I’adulterio e per questo motivo il concistoro
decise di convocarla nuovamente, insieme a Gosen, «nella speranza
che essa possa ancora essere indotta a confessare il suo peccato» (op
hope dat sy tot bekenisse van haer sonde cunnen gebracht worden).** Speranza
disattesa, dal momento che Koerten insistette sulla sua innocenza.
Ciononostante, ¢ in apparenza senza nuove prove, se non il fatto che
Gosen aveva fornito dei dettagli circa il tempo e il luogo in cui essi
avevano consumato I’adulterio, il concistoro la pose sotto censura,
rimproverandole anche la sua ostinatezza.* E indubbio che i pastori
e gli anziani avessero considerato la testimonianza di Gosen piu
athidabile di quella di Koerten.

Il caso di Koerten ¢ utile anche per avanzare un’ipotesi che
potrebbe dar conto del perché in certi casi il concistoro non presti
alcuna attenzione alla controparte maschile. Si ¢ detto infatti che
Gosen non era un membro della chiesa riformata. Escludendo la
supposizione che appartenesse ad un’altra confessione —perché di
cio lo scriba avrebbe certamente dato conto— ¢ verosimile che Gosen
tosse un lefhebber, ossia un «simpatizzante» della chiesa riformata. I
ligfhebbers erano fedeli che non avevano fatto una formale professione
di fede e che quindi non erano registrati come membri della chiesa.
Era loro concesso partecipare alle funzioni settimanali, ma non alla
Avondmaal. E, fatto piu importante, non erano soggetti all’autorita
del concistoro.*® Si potrebbe quindi avanzare 'ipotesi che tutte le
riformate di cui st ¢ discusso sopra avessero avuto rapporti con dei
ligfhebbers. Ipotesi certamente valida, ma che tuttavia non spiega
I’assordante silenzio su quegli uomini che, al pari delle donne poste
sotto censura, incorrevano nell’adulterio. Né spiega un dato riportato
ma non discusso da Roodenburg, vale a dire che circa 1 due terzi
di casi di adulterio da lui conteggiati riguardano membri di sesso
femminile della chiesa riformata di Amsterdam.*’ Si dovrebbe forse
concludere che le riformate fossero piu inclini all’adulterio o che,
intenzionalmente o fortuitamente, scegliessero 1loro partner soltanto

43 Ibidem, p. 92.

44 Ibidem, p. 113.

45 Ibidem, p. 114.

46 Roodenburg, Under censuur, pp. 82-84 e 95-96.
47 Ibidem, p. 280.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



124 Tra pietd e potere

tra le fila dei lefhebbers? Supposizioni verosimilmente improbabili,
che un piu ampio studio sui casi di natura sessuale perseguiti dai
concistori riformati potrebbe meglio chiarire.

3. Tra potere e pieta: riflessiont conclusive

Storici come Heinz Schilling ¢ Herman Roodenburg hanno
sottolineato le profonde differenze tra la disciplina punitiva secolare
e la disciplina penitenziale delle chiese protestanti. La sfera del sacro,
I’obiettivo di una congregazione immacolata unita nella cerimonia
della Avondmaal, il pentimento e il miglioramento dell’individuo
sono certamente fattori assenti dalla disciplina esercitata dalle
autorita civili.* D’altra parte, il fine di natura religiosa, certamente
preponderante nell’esercizio della disciplina ecclesiastica, non deve
indurre a sottovalutare il controllo sociopolitico messo in atto dal
concistoro. Nel caso della Repubblica delle Province Unite c16 risulta
piu chiaramente se st considera I'importanza dato al senso dell’onore
nella societa nederlandese. Irjjhoft e Spies hanno infatti posto in
luce come l'ordine pubblico della Repubblica si fondasse su due
principi distinti, la cittadinanza e 'onore. Insieme essi formavano
«a person’s public identity and made it possible for him or her to
participate actively in the local community». In una societa come
quella nederlandese dove la cittadinanza era riservata ad un ristretto
numero di persone, I’onore offriva «a sense of self-worth and respect

. regardless of ... material and social position».* Come qualita
personale, I'onore dipendeva dalla condotta esibita in pubblico
e 1l comportarsi in maniera non onorevole significava perdere un
«‘societal capital,” with the risk of economic consequences». Tra 1
motivi che potevano condurre alla perdita del proprio onore vi era
proprio la censura ecclesiastica. La denuncia pubblica o il bando
dalla comunita rappresentavano una forma di esclusione dalla
comunita percepita «as so dishonorable that almost no one left
matters go so far».*

48  Peruna piu ampia discussione delle differenze traidue generi di disciplina,
che include anche riferimenti bibliografici al tema, mi limito al riferimento a
Roodenburg, Onder censuur, pp. 24-27 ¢ 125-126. Si confronti con Charles H. Parker
e Gretchen Starr-LeBeau (eds.), fudging faith, punishing sin. Inquisitions and consistories in
the early modern world, Cambridge, Cambridge University Press, 2017.

49  Frijhoff e Spies, 71650, pp. 184-185.

50 Ibidem, p.187.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



FRANCESCO QUATRINI 125

Alla luce di 16 st puo meglio comprendere come 1 concistori di
Rotterdam e Amsterdam esercitassero un potere diffuso e minuzioso
sut propri fedeli. II ricorso alla sospensione dalla cerimonia della
Avondmaal senza la denuncia pubblica si traduceva in una situazione
di costante eccezione dalle norme della disciplina ecclesiastica:
coloro a cui veniva imposto questo genere di censura non erano
ufficialmente sanzionati, ma non potevano al contempo presenziare
alla cerimonia pitu importante con il resto della loro comunita;
mantenevano formalmente il loro onore, ma l'onere di spiegare
perché non erano presenti alla Avondmaal ricadeva interamente su
di loro. La sospensione della liberta di partecipare alla cerimonia
religiosa era accompagnata da un velo di segretezza, proprio di
una decisione presa a porte chiuse nella camera del concistoro. Cio
puo essere interpretato come parte integrante di un processo di
negoziazione, secondo il quale il concistoro offriva al peccatore o
alla peccatrice la possibilita di evitare le conseguenze piu gravi di una
denuncia pubblica; ma al contempo richiedeva che chi era accusato
agisse prontamente in obbedienza al concistoro, migliorando la
propria condotta e offrendo piena soddisfazione all’organo di governo
della chiesa. I libri del concistoro restituiscono una pratica della
disciplina ecclesiastica che si caratterizza come forma di controllo
sottile ma potente, allo stesso contempo religioso e sociopolitico. E
chiaro che non si dovrebbe concludere che gli individui obbedissero
al concistoro solo per opportunismo e per paura di perdere la
propria reputazione: le loro motivazioni religiose e il desiderio di
partecipare alla Avond-maal devono essere presi altrettanto sul serio.
Ma ¢ innegabile che gli accusati si trovavano di fronte a un potere
che li sopraffaceva e li schiacciava, che esigeva conformita e poteva
giudicare tale conformita a propria discrezione. 'immagine degli
uomini e delle donne di fronte al concistoro restituita dai libri dello
stesso ricorda, per certi versi, le pagine finali del Processo di Kafka. Di
fronte al potere passivo e schiacciante della Legge, il cappellano del
carcere ricordo a Joseph K.: «Dunque appartengo al tribunale ...
perché dovrei volere qualcosa da te? Il tribunale non vuole niente da
te. Ti accoglie quando vieni, ti lascia andare quando vai».”!

51  Franz Kafka, 1/ processo, traduzione di Aldo Busco, Milano, BCDe, 2012,
p- 247.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



126 Tra pietd e potere

Neppure 1 concistori di Amsterdam e Rotterdam avanzavano alcuna
richiesta formale, ma chi non si atteneva ai suoi taciti ordini doveva
essere pronto ad affrontare conseguenze che andavano oltre la sfera
religiosa della loro vita.

Abstract: Il saggio analizza il ruolo della disciplina ecclesiastica nella chiesa
riformata olandese del Seicento come strumento di controllo religioso, morale e
sociale, evidenziando le disuguaglianze di genere e di classe che ne caratterizzarono
’applicazione. Attraverso lo studio dei verbali dei concistori di Rotterdam e
Amsterdam, vengono esaminati casi di censura che mostrano un atteggiamento piu
severo nei confronti delle donne, in particolare per i peccati di natura sessuale o
per il nonconformismo religioso. L’analisi rivela come il potere del concistoro si
esercitasse non solo in ambito spirituale, ma anche nella regolazione delle relazioni
sociali, incidendo sulla reputazione e sull’onore dei membri della comunita. In tale
prospettiva, la disciplina ecclesiastica emerge come dispositivo di potere diffuso,
capace di definire i confini del comportamento accettabile e di consolidare ’ordine
patriarcale nella societa olandese riformata.

This essay examines the role of ecclesiastical discipline within the Dutch
Reformed Church of the seventeenth century as a tool of religious, moral, and social
control, highlighting the gender and class inequalities embedded in its application.
Through the analysis of the consistory records of Rotterdam and Amsterdam,
it explores cases of censorship that reveal a harsher attitude toward women,
particularly in matters of sexual misconduct or religious nonconformity. The study
shows how the consistory’s authority extended beyond the spiritual sphere, shaping
social relationships and deeply affecting the reputation and honor of community
members. In this perspective, ecclesiastical discipline emerges as a pervasive form
of power -both religious and sociopolitical- through which acceptable behavior was
defined and patriarchal order reinforced within Dutch Reformed society.

Keywords: Chiesa riformata; disciplina ecclesiastica; disuguaglianze di genere;
diseguaglianze di ceto; Repubblica delle Province Unite; potere religioso.

Reformed Church; ecclesiastical discipline; gender inequalities; social
inequalities; Dutch Republic; religious power.

Biodata: Francesco Quatrini € ricercatore in Storia moderna all'Universita
degli studi di Firenze. In precedenza ha lavorato come Research Fellow alla
Queen’s University Belfast, assegnista di ricerca all’Universita di Napoli L’Orientale,
Marie Sktodowska-Curie Postodoctoral Fellow all’University College Dublin e
Assistant Professor alla Vrije Universiteit Amsterdam. Autore di due monografie
(rispettivamente Adam Boreel (1602-1665): A Collegiant’s Attempt to Reform
Christianity, Brill 2021, e I sociniani. Una chiesa ereticale in lotta con la cristianita
(1563-1638), Biblipolis 2023) e numerosi saggi, i suoi interessi di ricerca si
concentrano sui dissidenti protestanti in eta moderna e sulle interrelazioni tra le
loro pratiche e idee.

Francesco Quatrini is Senior Assistant Professor in Early Modern History at
the University of Florence. He previously worked as a Research Fellow at Queen's
University Belfast and at the University of Naples L'Orientale; as a Marie Sktodowska-
Curie Postdoctoral Fellow at University College Dublin; and an Assistant Professor at

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



FRANCESCO QUATRINI 127

Vrije Universiteit Amsterdam. As the author of two monographs (Adam Boreel (1602-
1665): A Collegiant's Attempt to Reform Christianity, Brill 2021, and | sociniani.
Una chiesa ereticale in lotta con la cristianita (1563-1638), Biblipolis 2023) and
numerous essays, his research interests focus on Protestant dissenters in the early
modern era and the interrelationships between their practices and ideas.

Storia delle Donne, 21 (2025) <https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/>



